Rupture Anarchiste Et Trahison Pro-Feministe

écris et echange de Léo Thiers-Vidal

Léo Thiers-Vidal

et trahison pro-féministe

écrits et échanges de

2aM3IuLE

16/02/2013



Table des matieéres
Présentation

Préface de Mademoiselle

Une tasse de thé avec Léo

«Pour la premiere fois dans ma vie, je commence petit a petit a ressentir ce a
quoi peut ressembler le vécu de nombreuses femmes »

La rupture anarchiste

Anarchisme, Féminisme et la transformation du personnel

Psychothérapie . . . . . . . . . . e
Légalité bisexuelle . . . . . . . . . L
Relations libres . . . . . . . . . . e
Les groupeshommes . . . . . . .. . . L
Initiatives mixtes . . . . . . . . L. e e e e e e

Anarchie ou patriarchie
De I'indignation des mecs anars... en général
Liberalisme libertaire et anarchaféminisme : quelques élements de réflexion

De la malerie a la Gryffe

La trahison proféministe

De la masculinité a anti-masculisme : penser les rapport sociaux de sexe a partir d’'une posi-
tion sociale oppressive

Suite a la dicussion « Tabous intériorisés face aux féministes »

Pour un regard féministe matérialiste sur le queer. Echanges entre une féministe radicale et
un homme anti-masculiniste

Le masculinisme de « La domination masculine » de Bourdieu

13

23

25

26
29
30
30
31
31

33
36
39

43

45

46

54

58

63



Culpabilité personnelle et responsabilité collective : le meurtre de Marie Trintignant par Ber-
trand Cantat comme aboutissement d’un processus collectif

Annexe

La fin d’un tabou a 'université

Humaniste, pédocriminalité et résistance masculiniste

Ca se passe prés de chez vous : des filles incestueuses aux meéres aliénantes

Liste des traductions réalisées par Léo

68

71
72
74
78

82



RUPTURE ANARCHISTE ET TRAHISON PROFEMINISTE
Ecrits et échanges de Léo Thiers-Vidal
Préface de Mademoiselle



Présentation



Léo Thiers-Vidal s’est fait connaitre dans le domaine universitaire par ses recherches sur les rapports sociaux
de sexe. Il a soutenu brillamment sa thése de doctorat en sociologie fin 2007, deux semaines avant son décés’
Dans son numéro 3 de 2008, la revue Nouvelles Questions Féministes lui a rendu hommage. Les contributions
proposées donnaient déja quelques éléments biographiques et révélaient, a celles et ceux qui ne connaissaient
que la partie universitaire de son engagement, ’ancrage de sa réflexion dans un militantisme commencé en
Belgique et poursuivi en France dans les années 1990 et 2000. Depuis ce numéro, la thése de Léo a fait 'objet
d’une publication?.

Nous avons souhaité rassembler une large sélection de ses écrits, rédigés et diffusés par différents moyens et
sur différents supports entre 1996 et 2006, et qui vont bien au-dela du seul cadre académique. La plupart sont
disponibles sur la Toile® et peuvent se lire séparément. Au-dela de 'hommage & un ami disparu, nous espérons,
a travers ce livre, documenter son cheminement intellectuel et faire partager une pensée politique inspiratrice
de liberté.

Les textes présentés dans ce recueil n’ont évidemment pas 'ambition de saisir 'intégralité des engagements
et des réflexions de Léo, mais par leur diversité ils en restituent les lignes importantes. Ces écrits abordent une
pluralité de thématiques telles que celle de la libération animale, de ’anarchisme, du féminisme, du pro-féminisme
ou encore des violences masculines, dans des textes dont la forme varie également. Deux fils conducteurs lient
ces travaux : leur ancrage dans la pratique personnelle de son auteur et sa constante recherche anti-autoritaire.
C’est a la lumiére de cette authenticité libertaire que nous nous retrouvons dans la pensée de Léo et que nous
vous invitons a la (re)découvrir.

L’entretien avec Mimmo Pucciarelli que nous publions en guise de préambule témoigne des premiers engage-
ments libertaires de Léo, en particulier dans ’antispécisme et 'activisme pour la libération animale. Sa rencontre
avec le féminisme date du milieu des années 1990, alors que les théories et pratiques issues des années 1970 font
I'objet d’un regain d’intérét de la part de jeunes femmes de la gauche radicale. A Lyon, cela prend la forme de
cortéges féministes dans les manifestations, de la revendication et la mise en place d’espaces non-mixtes dans les
lieux associatifs et militants, de publications (« La menstrueuse » et « Et ta sceur 7! ») et de I'émergence de groupes
féministes (notamment « Les folles alliées »). Au mois d’aotit 1995, Léo participe & un camping antipatriarcal
organisé en Ariege par des militant-e-s libertaires; la dynamique sexiste du camping et sa contestation par des
féministes le marquent profondément et renversent ses idées précongues sur les rapports hommes / femmes. 11
ne cessera dés lors d’affiner sa réflexion par des lectures abondantes, des discussions et dans la confrontation
avec un milieu libertaire souvent hostile au féminisme radical.

Les deux premiéres parties du livre, La rupture anarchiste et La trahison pro-féministe, forment un certain
ensemble cohérent qui correspond au début de son parcours intellectuel.

La premiére partie est essentiellement constituée d’articles politiques critiques a I’égard du mouvement anar-
chiste et du conflit autour de la librairie lyonnaise La Gryffe. C’est une période propice a diverses collaborations
marquées entre autres par la publication (avec Corinne Monnet) de Au-deld du personnel (édition Atelier de
Création Libertaire, 1998) et c’est aussi une période qui se termine sur un désaccord violent avec la librairie La
Gryffe, dont Léo est exclu en 1998. Dans les différents articles de cette partie, Léo, a la suite de contributions de
féministes radicales, énonce quelques vérités que certains ont (toujours) des difficultés a entendre ou a mesurer :
le patriarcat est un systéme de domination, d’exploitation et d’oppression des femmes. Ce systéme social est
reproduit au quotidien par des agents précis — les hommes — aux comportements précis; tout homme en est le
bénéficiaire selon des positions différentes (en fonction d’appartenances de classe, de race, de nationalité, de
sexualité). Dans ces articles, Léo interpellait également les hommes sur le fait que des outils variés sont a leur
portée pour produire le changement, mais constatait que la réponse prédominante était celle d’un continuum de
résistances afin de conserver leurs priviléges : dédain, dénigrement, exclusion, coup, meurtre...

1 Léo a mis fin a ses jours dans la nuit du 11 au 12 novembre 2007. 1l allait avoir 37 ans le 15 décembre 2007. Il n’a laissé aucune
explication sur ce geste tragique.

2 De «L’ennemi principal » aux principaux ennemis. Position vécue, subjectivité et conscience masculines de domination. Préface de
Christine Delphy, Editions L’Harmattan (2010).

3 Notamment sur le site de Philippe Coutant 4 I’adresse : http ://1libertaire.free.fr/



Le conflit en 1998 au sein de la librairie La Gryffe apparait bien comme symptomatique de ce déchainement
anti-féministe de la part des anarchistes. Au-dela des aspirations et de 'utopie égalitaire — qui devraient produire
un accord tacite avec les féministes — la réalité du mouvement et des relations en son sein est moins reluisante.
Léo consacrera plusieurs articles a ce décalage entre la réalité des faits et les prétentions des libertaires-hommes
(lui inclus). Et la désillusion a encore aujourd’hui ce gout amer : le statut, la qualité, I’épithéte d’anarchiste
n’annule en rien la position dominante des hommes, ne neutralise en rien leurs pratiques oppressives, et il
constitue au contraire une forme de résistance a la reconnaissance de 'oppression des femmes par les hommes.

Plutot que de retravailler les différents textes concernant La Gryffe, nous avons préféré les éditer tels quels,
quitte a engendrer une redondance certaine. Nous faisons précéder ces articles par « Anarchie ou patriarchie »,
bien que ce texte n’ait pas été écrit par Léo. Il nous semblait intéressant de donner une seconde vie a cette prise
de position féministe afin d’introduire les propos de Léo sur ces événements.

Si les critiques que Léo adresse aux anarchistes datent de plus de dix ans, leur actualité demeure intacte.
Aujourd’hui en France, la plupart des hommes anars continuent d’opter pour une non-critique effective de la
domination masculine et un dénigrement quasi-systématique et caricatural du féminisme ou des féministes. Il
est toujours a déplorer chez eux une critique de la domination qui se limite a attaquer ’état, la religion et le
capitalisme, et qui soigneusement empéche de pointer les principaux bénéficiaires et agents du patriarcat. De
la méme maniére que pendant des décennies les anars, et toute la gauche, consolidaient le mythe selon lequel
LE capitalisme est responsable de 'oppression des femmes, aujourd hui, avec «’affaire du voile », la plupart
crient avec les néo-laicards que la responsabilité est dans ce nouveau bouc-émissaire qu’est le sexisme de I’Autre,
sous la forme de I'Islam en particulier. Et I’ennemi principal s’en tire toujours a bon compte. L’ignorance et la
méconnaissance des analyses féministes radicales — pour ne pas dire leur refus — y sont pour beaucoup et sont
aisément constatables : composés d’un public relativement cultivé, la plupart des anars sont pourtant bien en
peine dés qu’il s’agit de citer plus de trois théoriciennes féministes.

Et pour ce qui est du « numéro spécial féminisme » ou des quelques articles sur les questions féministes issues
de la mouvance libertaire, ils ne changent rien a ce constat général. Car en définitive, I’existence de ces spasmes
éditoriaux est gagnée de haute lutte par les féministes qui résistent a 'intérieur.

Cela explique sans doute les conséquences dramatiques pour la vie militante : un milieu majoritairement
composé d’hommes qui drainent dans leur sillage les valeurs masculines opprimantes, une reproduction du
meépris et des violences contre les femmes, se soldant souvent pas la désertion de ces derniéres et en tout cas par
la contrainte d’une résistance constante face au déni répété de leur autonomie.

Ce constat n’évacue pas le travail accompli par certaines revues ou groupes libertaires. Nous pensons a un
journal comme Offensive (trimestriel de I'organisation « Offensive Libertaire et Sociale ») qui consacre a chaque
numéro des articles sur les questions féministes et souvent de facon transversale avec d’autres thématiques.
Nous pensons également a la « motion antipatriarcale » produite par la Coordination des Groupes Anarchistes,
étonnante de radicalité?.

La seconde partie de ce recueil rassemble des articles qui ont fait connaitre Léo sur le plan universitaire et
dont la lecture est sans doute plus ardue. Il ne s’agissait toutefois pas pour lui d’entrer dans les Etudes Genre
pour y décrocher un dipléme professionnalisant avec un poste a la clé. Sans doute est-ce aussi a cela qu'on
peut juger de la sincérité de ses engagements. L’étude du genre dans un cadre universitaire lui a simplement
permis d’approfondir les analyses développées plus tét dans son militantisme. En effet, pour ce qui est de la
place des femmes, la micro-société libertaire illustre terriblement bien la société au sein de laquelle elle cherche
a s’affirmer.

Léo avait une trop grande familiarité avec la pensée féministe et une trop grande acuité concernant le systéme
du genre pour, dans ses écrits, parler a la place des femmes. Il a trouvé dans I'université un cadre pour affiner sa
critique des rapports hiérarchiques et pour diffuser le courant dans lequel il s’inscrivait : le féminisme matérialiste.
Dans un méme mouvement, il s’est opposé au courant faussement subversif émergeant alors en France : le
queer. Et il a continué d’ins- :rire la transformation et I’expérimentation personnelle comme un travail militant

4 http ://www.c-g-a.org/ ?q=content/motion-antipatriarcale-cga


http://www.c-g-a.org/Pq=content/motion-antipatriarcale-cga

primordial pour le changement social. I s’agissait également de trouver une reconnaissance non pas du monde
académique mais des chercheuses situées dans ’académie.

Désabusé vis-a-vis des anarchistes, il le sera tout autant de certains pro-féministes rencontrés a I'université.
«Je privilégie le fait de travailler avec des hommes dont je ressens une authentique envie de remise en cause de
soi (méme si ¢ca cotite). Lorsque je sens une fausseté dans leur engagement, soit je rentre dans le conflit, soit je
les délaisse pour en trouver d’autres qui en valent la peine », écrivait-il a 'une de ses correspondantes. D’ou les
articles sur Bourdieu, Cantat et Cie.

Et d’ou aussi la situation que Léo lui-méme déplorait : la quasi-absence d’hommes a ses cotés.

La derniére partie Annexes rassemble des textes surtout informatifs, quasi journalistiques, qui illustrent une
autre facette de l'activité politique de Léo : la diffusion d’informations «brutes» sur la réalité des violences
masculines (incestueuses, pédophiles...) et sur leur banalisation par certains. Loin des analyses, il s’agissait
d’informer, de sensibiliser et de mobiliser.

De tout cet ensemble, on voit qu’il s’agissait alors d’un travail réflexif permanent, d’'un va-et-vient constant
entre théorie et pratique, entre individu, collectif et social. Loin d’étre une impasse pour P'action, ces exigences
produisent une lucidité stimulante et intransigeante, et pour les dominant-e-s des pratiques humblement
prudentes. Car contrairement a la plupart des hommes, Léo reconnaissait publiquement, tout en la trouvant
détestable, sa part de responsabilité et sa participation parfois active dans les systémes de domination (sexe,
race, age, espéce, classe, sexualité). D’ailleurs, et contre toute attente, le quotidien des tiches ménagéres n’était
pas le fort de Léo, y compris dans les espaces collectifs.

De plus, il reconnaissait également 'impact essentiel et positif des féministes sur son parcours et ses pratiques.
A mille lieux des préoccupations de la plupart des hommes, 'une des siennes consistait a résoudre le paradoxe
ou il ne s’agit pas de prétendre étre autre chose qu'un homme, tout en s’en détachant autant que faire se
peut. Il a alors cherché a sonder au plus profond de son intimité les implications sociétales et relationnelles
auxquelles son sexe est attaché, et a les extirper hors de lui. Et dans une simple logique de solidarité empathique
avec les opprimées, il n’a cessé de dénoncer et d’agir contre le masculinisme : refus des solidarités masculines,
dévirilisation, etc. Avec I’envie, la sincérité et ’espoir de construire des rapports humains épanouissants.

Et nous suivons encore Léo quand il demande aux hommes « progressistes » de poser un préalable, crucial et
indispensable, a leur action militante contre la domination masculine (et méme au-deld) : la reconnaissance de
leur position sociale spécifique. Cette reconnaissance a en effet plusieurs conséquences pratiques importantes : la
visibilité, la mise en lumiére de I'inégalité structurelle au détriment des femmes, une prise en compte subjective
des effets de la domination, la possibilité d’une explicitation critique de la position des hommes, un garde-fou
contre leur égo-andro-centrisme. Et concernant les liens avec les principales concernées dans le conflit d’intéréts
(les féministes), une reddition de compte : a savoir une politique de non-autonomie des hommes engagés contre
le sexisme, afin d’éviter une forme de détournement ou d’appropriation de la lutte a leur profit.

L’application des idées politiques était la grande préoccupation de Léo : & quoi bon revendiquer un autre
futur ou des principes égalitaires, autogestionnaires et anti-autoritaires, si soi-méme on n’incarne pas ses
convictions dans des pratiques quotidiennes ? Son parcours I’a amené a construire et faire partie de plusieurs
collectifs, notamment : Prolote, Boule de neige, Les cahiers antispécistes, Cabiria, Méres en lutte, Cla-sches... Sa
recherche éperdue d’une cohérence individuelle était certes marquée par 'inquiétude, le doute, la culpabilité,
des frustrations épuisantes et des impasses comportementales.

Mais elle était aussi et surtout une (res)source et un mécanisme tenace propice aux rencontres stimulantes, a
une participation au changement, et finalement a une intense complicité et une confiance profonde dans / de ses
proches.

Son aversion pour les diverses formes d’oppression I’a incité a concevoir I’écriture a la fois comme outil
pédagogique mais aussi comme une arme. Et c’est pourquoi nous ré-éditons aujourd’hui ses articles : les armes
de Léo, directement issues des féministes, sont les notres. Nous les partageons.

Corinne Monnet Sabine Masson Samuel Morin Yeun Lagadeuc-Ygouf (Novembre 2011)

Nous remercions toutes les personnes qui nous ont apporté leur aide dans la réalisation de cet ouvrage. Nous
remercions plus particuliéerement Mademoiselle pour sa préface. Nous vous invitons d’ailleurs vivement a lire
ses billets dans le journal CQFD et sur son blog : http ://blog.entrailles.fr


http://blog.entrailles.fr

Préface de Mademoiselle



En tant que féministe, je n’attends pas Le Sauveur. Je sais que, quel que soit ’homme qui est en face de moi,
il est celui qui bénéficie de Poppression des femmes, de I'oppression que, jour apres jour, je subis. Quoiqu’il
en dise. Qu’il 'admette ou non. Je I’ai appris a mes dépens, aprés des années de discussions affectueuses mais
infructueuses aupres de mes camarades et compagnons. Au départ, je voulais tenter de changer les choses en
faisant appel, avec le plus de pédagogie possible, a leur cohérence, amour et amitié. 11 faut bien 'avouer, cette
méthode a toujours lamentablement échoué. A présent, je trouve que le petit cri que j’ai longtemps poussé,
«s’il te plait, renonce a tes priviléges et cesse de m’écrabouiller, si tu veux bien, tu seras gentil, s’il te plait, s’il
te plait! », était un petit cri assez pitoyable. Mais c’était le seul petit cri que je savais pousser. Quand on vous
coince les doigts dans une porte, il est assez surprenant de constater, la premiére fois, que tout ce qu’on sait
faire c’est demander gentiment si on n’a pas sali la peinture avec son sang, avant de s’excuser puis de nettoyer.
Pire, plus on se fait coincer les doigts dans cette porte, moins on pense qu’il nous est possible de faire autre
chose que de pousser ce petit piaillement. Car nous sommes dressées a nous excuser lorsque I’on nous coince les
doigts dans la porte. Nous sommes dressées a croire que c’est de notre faute, qu’on n’aurait pas d laisser trainer
ses doigts et qu’on I’a bien cherché. Nous avons du mal a prendre conscience de notre droit a vivre dotées de
nos dix doigts, sans que ’on nous blesse ou nous coince. Nous avons du mal & prendre conscience de notre
propre dignité, comme I’écrit Christine Delphy, et & exiger qu’en face, on en tienne compte. Pas par gentillesse
ou grandeur d’ame, comme si I’on nous accordait un luxe, une cerise sur le gateau, non, mais parce que nous
avons le droit et nous exigeons de vivre autrement que comme des bétes, a hanter la cuisine comme les rats
hantent les égouts, autrement que comme des balais a chiotte, des trous ou des ventres sur pattes.

Javais donc tendance & m’excuser quand on me coingait les doigts dans la porte, mais un jour, j’ai pris
conscience que mes mains, si longtemps entravées, pouvaient former un poing. Pour cogner. Et cela notamment
grace aux mots de Christiane Rochefort.

«Ily a un moment ou il faut sortir les couteaux. C’est juste un fait. Purement technique. Il est hors de question
que 'oppresseur aille comprendre de lui-méme qu’il opprime, puisque ¢a ne le fait pas souffrir : mettez vous
a sa place. Ce n’est pas son chemin. Le lui expliquer est sans utilité. L’oppresseur n’entend pas ce que dit son
opprimé comme langage mais comme un bruit. C’est la définition de 'oppression [...] L’oppresseur qui fait le
louable effort d’écouter (libéral intellectuel) n’entend pas mieux. Car méme lorsque les mots sont communs,
les connotations sont radicalement différentes. C’est ainsi que de nombreux mots ont pour 'oppresseur une
connotation-jouissance, et pour 'opprimé une connotation-souffrance.

Ou : divertissement-corvée. Ou loisir-travail. Etc.

Allez donc communiquer sur ces bases.

C’est ainsi que la générale réaction de I'oppresseur qui a « écouté » son opprimé est, en gros : mais de quoi
diable se plaint-il ? Tout ¢a c’est épatant.

Au niveau de Pexplication, c’est tout a fait sans espoir. Quand 'opprimé se rend compte de ca, il sort les
couteaux. La on comprend qu’il y a quelque chose qui ne va pas. Pas avant.

Le couteau est la seule facon de se définir comme opprimé. La seule communication audible. (...) »

J'ai alors réalisé que mes plaintes, mes piteuses tentatives d’explications pédagogiques et patientes, se ré-
sumaient en réalité a ceci : pisser dans un violon. Si comprendre cela m’a fait du bien, il m’a également été
douloureux de réaliser que I'intimité que je partageais avec un homme et les sentiments que j’avais pour lui
s’inscrivaient dans le cadre de rapports oppressifs, hiérarchiques et donc violents. « Tout cela est donc si minable,
alors ? », me suis-je demandé. Cela a été long pour que jenvisage notre société patriarcale autrement que
s’exprimant a Pextérieur de moi ou du couple que je formais. Car comment vivre en sachant qu’elle est en nous,
qu’elle infiltre notre maniere d’étre, de penser, d’agir et de ressentir ? Comment trouver la force de se regarder, de
nous regarder ? J’ai commencé a accepter de voir, grice a de grands textes féministes qui ont dessillé mes yeux.
Jétais d’accord pour enfin regarder et essayer de comprendre... mais que faire ? Que faire lorsqu’on découvre que
nos compagnons de lutte, ceux-la méme qui se disent engagés contre toutes les formes d’oppressions, préférent
bien souvent ne pas voir celles dont, en tant que maéles, ils tirent d’évidents bénéfices? Que faire lorsque 'on
découvre que si nos camarades veulent bien gueuler contre ’ordre des choses, ils ne veulent surtout pas remettre
en cause celui qui vous écrase et leur rend, a eux, tant de services : continuer a pouvoir baiser quand ils veulent
et comme ils veulent, rentrer dans un petit chez-soi ou 'intendance tourne sans accrocs (et surtout sans eux),

10



que la bouffe arrive, que le slip soit propre; pouvoir causer tranquillement en tribune en décidant de I'ordre du
jour, des combats légitimes et des luttes prioritaires...

Comment accepter qu’il soit si difficile d’étre féministe au sein d’espaces ou, pourtant, on devrait trouver
le repos et I’énergie pour lutter ? Mauvaise foi, déni, ironie, humiliations, violences... tout est fait pour nous
conduire, nous militantes, a la résignation : se contenter de, marcher sur des ceufs, puis finir par se taire et tenter
de digérer un vague sentiment de défaite, une déception dont on espére que ’amertume sera passagere. Bref,
renoncer a se battre pour soi, a penser sa place au sein des luttes comme en cuisine... et se préparer a avaler les
couleuvres qui, déja - encore et toujours - se profilent.

Face a ces douloureux constats, beaucoup de féministes sont entées de jeter le bébé avec I’eau du bain en se
disant : « puisque je n’ai pas la force de lutter partout, tout le temps, jusqu’au sein des collectifs militants ou je
suis engagée, jusqu’au cceur de mes amitiés et de mes amours... autant tout arréter. » Et il faut avouer que cela
peut étre reposant, au début : plus d’arguties, de débats interminables ni de cruelles déceptions. Parce que c’est
épuisant de ne jamais baisser les armes, de toujours étre sur le qui-vive et de devoir méme se défendre de ceux
qu’on aime. On voudrait demander I’asile, un lieu ou 'on pourrait, 'espace d’un instant, souffler un peu et se
retrouver. Mais on comprend rapidement que c’est un tout autre asile que 'on promet la plupart du temps a la
féministe de service : celui-ci est plutot réservé a la folle qui jamais n’est contente, I’hystérique qui toujours
dérange, empéche les réunions de se dérouler comme prévu; celle qui fout la merde au sein du groupe, qui
demande a ne pas toujours étre cantonnée au ménage du local, qui ne veut pas accepter les remarques sexistes
quon lui impose, qui parle de violences la ou ’on préfere parler de « drague un peu lourde »... bref, celle qui
braque la lampe sur ce que 'on voudrait tant maintenir dans ’ombre.

Si certaines jettent I’éponge, d’autres maintiennent le cap. Mais a quel prix ? Usure, solitude, découragement,
stigmatisation, mise a I’écart... Pour continuer dans ces conditions, il faut une énergie sans failles, beaucoup
d’humour et de sacrées armes. Les écrits de Léo Thiers-Vidal font indéniablement partie de ces armes-la. Plus
encore, en le lisant, on a le sentiment d’avoir trouvé un ami, un frére et un véritable compagnon de lutte. Son
humilité, son exigence, son empathie et sa colere forcent le respect. Car il faut bien admettre que ces qualités
sont assez rares lorsque 'on discute avec des militants et/ou des chercheurs hommes réfléchissant aux rapports
sociaux de sexe. L’humilité par exemple, fait souvent défaut. Combien ai-je rencontré ou lu d’hommes me
donnant le sentiment de poser leurs idées comme ils poseraient leurs deux énormes testicules sur le papier ? Ils
savent, ils ont compris et se pensent au-dessus de la mélée. Parce qu’ils ont quelques lectures a leur actif, dont
ils ne retiennent généralement que ce qui les arrangent, débarrassent parfois le lave-vaisselle et savent changer
la couche de leur bébé, ils se mettent a croire que leur grande téte est une ampoule géante qui éclaire le monde.
Généralement, quelques mois auparavant, ils écoutaient tes propos, lisaient les livres que tu leur conseillais
et essayaient de penser les concepts que tu passais des heures a leur expliquer... Mais trés rapidement, ils se
sont pris pour la téte pensante du mouvement féministe. IIs se disent plus féministes méme que les féministes
et savent généralement mieux que toi ce que c’est d’étre une femme, ce qu’est le féminisme, quelles sont ses
«priorités » et « comment 'articuler aux autres luttes ». Ils reprennent alors leur place sur le devant de la scéne
et retournent le féminisme comme un gant, en deux temps, trois mouvements. Ils deviennent Le Sauveur que tu
attendais, selon eux. Et tu as intérét a leur en étre redevable. On dit merci au Monsieur. Il faut avouer que, la
premiére fois, on trouve le tour de passe-passe assez bluffant.

Renforcer le systéme patriarcal en ayant Pair, de prime abord, faussement subversif est donc tres aisé. Mais
le renforcer en croyant, de bonne foi, qu'on tente de le subvertir, est hélas tout aussi facile. Or, 'exigence
de Léo Thiers-Vidal lui a permis de dépasser cet écueil. Cette exigence est triple : lire réellement les travaux
des chercheuses féministes, c’est-a-dire sans en évacuer ce qui pourrait étre susceptible de le déranger; ne
jamais oublier qu’il pense les rapports sociaux de sexe a partir d’une position oppressive et enfin, s’engager
concrétement aux cotés de militantes féministes, des femmes et plus largement, des opprimé-e-s.

Cette humilité et cette exigence ont permis aux textes de Léo Thiers-Vidal de sonner juste... et fort, grace
a la colére et I'empathie qui les animent. Ces textes sont comme autant de camarades auxquels on a envie de
donner la main, avec la sensation qu’on ne nous écrabouillera pas les doigts, cette fois-ci. Il ne s’agit pas de les
regarder avec les yeux mouillés de la groupie reconnaissante. Bien au contraire. Ces textes sont des scalpels

11



pour disséquer le dominant, 'oppresseur — mon dominant, mon oppresseur —; des scalpels taillés pour couper
dans le vif, des armes qui ne s’useront que si on s’en sert.

Mademoiselle.

(Février 2012)

12



Une tasse de thé avec Léo



[Entretien réalisé en octobre 1996 par Mimmo Pucciarelli, animateur des Editions Atelier de Création libertaire,
dans le cadre de son étude sociologique sur « L’imaginaire des libertaires aujourd’hui » (éd. ACL, 1999).[

Il y a des personnages qu’on découvre lorsqu’on s’intéresse a un mouvement, a un groupe particulier. Parmi ceux-ci
il y a Léo. Je I’avais rencontré auparavant dans des manifestations, et surtout au colloque sur la Culture libertaire
de Grenoble. Depuis on a pu discuter et j’ai su qu’il était antispéciste, végétalien et qu’il venait de Belgique, d’ou ce
petit accent qu’on pouvait entendre.

Je me suis rendu chez lui, en fait dans cet appartement collectif sur les pentes de la Croix-Rousse ou il habite
avec Sébastien, membre d’Alternative libertaire et une autre personne qui a participé au Prolote et qui a vécu en
Allemagne une vingtaine d’années. Il est le seul a ne pas manger de viande, donc il a un réfrigérateur pour lui et de
la nourriture bio dans un placard. La cohabitation semble possible, puisqu’ils semblaient avoir des rapports détendus
entre eux.

Certes Léo se fait tenter derniérement par des croissants le matin, ce qui peut sembler normal et méme agréable
pour celles et ceux qui ne se sont jamais préoccupé vraiment d’ou provient la nourriture que nous consommons
quotidiennement. Mais pour celles et ceux qui moralement ne veulent pas tuer des animaux pour manger leur viande,
ou méme utiliser leurs graisses ou leur prendre encore leurs ceufs, manger un croissant c’est un probléme.

Toute cette histoire préterait a sourire, ou ferait sortir de la bouche des anars mangeurs de viande, des expressions
comme : « mais un bon bifteck c’est quand méme trés appétissant. » Il faut souligner en outre que les antispécistes n
‘ont pas réussi a amener les libertaires lyonnais dans leur ensemble a discuter sereinement de la «souffrance des
animaux », et de la perspective de créer un Front de libération animale ainsi qu’il en existe sous diverses formes plus
ou moins pacifistes dans les pays anglo-saxons. Des antispécistes sont ainsi arrivés d traiter les anarchistes mangeurs
de viande de « fascistes ». Et de leur coté, les anars ont cherché a ridiculiser les antispécistes : ils leur faisaient des
bras d’honneur si ces végétariens convaincus insistaient un peu trop sur cette histoire de « souffrance des animaux ».

Un bras d’honneur disais-je. Ce qui a compliqué encore davantage les «liens » entre les anarchistes mangeurs
de viande et ces libertaires qui non seulement s’intéressent aux problémes de la souffrance des animaux, mais se
préoccupent aussi de vivre des rapports de non-domination entre eux, et surtout entre hommes et femmes, ce qui est
une des préoccupations essentielles de Léo lui-méme.

Il nous fallait bien une tasse de thé et 'émerveillement d’étre en face d’une personne aussi jeune et sage comme
Léo, pour régler la technique et nous laisser raconter sa vie.

Mimmo Pucciarelli

Mon pere est flamand, ma mére est francaise. Pour les grands-parents du c6té de ma meére, il faut dire que mon
grand-pére était préfet, pas d’'une région, mais préfet honoraire, et ma grand-mere était « femme du préfet ».
Donc une famille assez riche du c6té de ma meére, et politiquement RPR ou UDF. Ma meére est née a Florac, mais
a toujours voyagé avec mon grand-pere et donc a changé souvent de région.

Le pére de mon pére était pharmacien, et sa femme était « femme du pharmacien » dans un village. Ca se
passait en Flandre orientale, a Tielt. Mon pére a repris la pharmacie et, par la suite, il a développé un laboratoire
d’analyses biologiques; donc il était pharmacien biologiste et ma mére était laborantine. Ils se sont rencontrés a
Paris et se sont mariés quand ils avaient vingt-sept ou vingt-huit ans, et puis ils sont venus en Belgique, et ils
ont ouvert ce laboratoire ensemble.

Moi, je suis né en 1970 en Belgique a Tielt ou j’ai vécu pendant quinze ans. Aprés, ma mére a commencé une
instance de divorce avec mon peére et je suis resté en internat jusqu’a mes dix-huit ans, aprés quoi je suis allé a la
faculté a Gand jusqu’a la fin de mes études a vingt-trois ans.

Au niveau des études, j’étais dans un lycée catholique non-mixte ce qui est traditionnel la-bas en Flandre, j’ai
fait du latin et du grec, des études classiques donc. Ensuite, j’ai fait de la philosophie a Gand.

J’ai un frére et une sceur; mon frére a deux ans de moins que moi, et ma sceur en a deux de plus. Ils ont suivi
le méme parcours que moi, un lycée catholique non-mixte. Mais mon frére a arrété parce qu’il en avait marre, et
maintenant il est dans le batiment; ma sceur a une formation de diététicienne, mais elle a ouvert finalement une
librairie.

Enfin, j’ai une maitrise de philosophie et j’ai fait mon mémoire sur I’éthique animale. Aprés 'avoir terminé, je
suis parti de Belgique, c’était donc en 1993. J’ai rencontré Corinne et je suis resté a Lyon parce que je voulais
vivre une histoire avec elle. J’ai commencé un DEA de philosophie que j’ai abandonné au bout de six mois parce

14



qu’a 'université de Lyon, la philosophie est trop professionnelle, elle n’éveille pas de sens critique envers la
société comme c’était le cas a Gand.

Tes parents avaient quelles attitudes face a la religion et a la politique ?

La politique on n’en parlait jamais. IIs sont chrétiens mais sans étre pratiquants du tout. Et je dirais que,
politiquement, ils sont de droite. Mais n’ayant jamais parlé politique avec eux je ne sais pas pour qui ils votaient,
c’était un secret. De la méme maniére je n’ai jamais su pour qui votaient mon frére et ma sceur. Personne n’en
parlait, a part moi.

IIs n’ont jamais été d’extréme-droite. Peut-étre ma mére est-elle aujourd’hui un peu plus proche du parti
socialiste qu’avant. Apreés le divorce, c’était la galere économique pour elle. Je pense que ¢a I’a rendue un
peu plus critique, elle a dit recommencer sa vie. En 1986, elle a trouvé un autre travail qui lui a permis d’étre
économiquement indépendante de mon pere, elle est donc partie travailler en France, a Lille. Elle était aussi en
permanence en proces avec mon peére, a plusieurs niveaux, le climat était donc trés tendu.

Vous avez été baptisé ?

Oui, baptisé et, a douze ans, la communion. J’ai été dans une école catholique jusqu’a mes dix-huit ans, et
moi-méme jétais croyant jusqu’a mes quinze ans. Je ne priais jamais, je n’allais presque jamais a la messe, j'avais
ca comme un bagage familial.

Ton pére était croyant?

Je ne sais pas, il n’a jamais dit s’il était croyant ou non. Il n’allait jamais a la messe, mais il y avait des crucifix
partout a la maison, mais c’est la tradition flamande. Je pense qu’il est croyant, mais il n’en parlait jamais. Ma
mere aussi est croyante, mais ce n’est pas important non plus.

Et pourquoi tu ne I’es pas resté ?

Parce que j’ai commencé a réfléchir.

Quand je suis parti en internat, je I’ai trés mal vécu, je commencais a déprimer. En gros je me suis renfermé
et je me suis mis a bouquiner, et je suis allé, je crois pour la premiére fois vers les dix-sept ans, a une journée
anarchiste. Comme ca, je ne sais pas, mais ¢a m’intéressait, a Gand. C’était ma premiére rencontre, et puis apres,
dés que je suis allé a la faculté je suis rentré dans un collectif anarchiste, et la la politique a commencé.

Tu es arrivé donc un jour a une journée anarchiste a Gand, par hasard?

Jai vu une affiche.

Mais on ne va pas a une journée anarchiste comme ca...

Je pense que la musique a joué un rdle, c’est la musique qui m’a introduit dans le phénomeéne anarchiste.
Avant, jusqu’a mes quinze ans, je ne me considérais pas critique, pas politique pour un sou, en contestation
permanente par rapport a I’autorité, mais de facon personnelle : toujours des conflits avec mes parents, sur tout.
A Técole, aussi, bien que j’étais un bon éléve, j’avais beaucoup de conflits avec les professeurs. Et, du coup, ils
savaient que j’étais en contestation et ils m’avaient en grippe par rapport a ¢a. Quand je suis arrivé en internat,
j’al commencé a connaitre des gens qui écoutaient de la new wave et du punk. Donc j’ai commencé a écouter
des groupes comme Dead Kennedys, et surtout CRASS. La contestation radicale était dans les Dead Kennedys,
mais vraiment les idées et les mots c’était dans CRASS, et je pense que c’est ce qui m’a le plus ouvert I'esprit par
rapport a ’anarchie.

Ensuite, en effet, j’ai vu cette affiche et je suis allé voir.

Donc ¢a t’ameéne a regarder cette affiche pour une journée anarchiste qui n’était donc plus une curiosité, mais
plutdt une envie de voir de quoi il s’agissait...

Je peux dire aussi que j’ai commencé vraiment quand je suis devenu végétarien, vers les quinze, seize ans.

Pourquoi?

Au début parce qu’il y a eu un prof de francais qui m’avait fait lire des textes de De Castro sur la famine dans
le tiers monde et qui parlait de la fameuse perte de nourriture. C’est-a-dire qu’il fallait vingt protéines végétales
pour en avoir cinq animales, et qu’on gaspillait donc quinze protéines. Donc moi par solidarité... je suis devenu
végétarien. Et ¢a représentait vraiment un saut personnel de commencer a me sentir solidaire avec ceux qui
souffraient. Ensuite a la faculté, j’ai découvert la philosophie antispéciste avec des livres comme ceux de Peter
Singer.

15



Apreés avoir lu ce livre je suis devenu végétarien et végétalien. Et tandis qu’au début j'étais végétarien
par rapport au tiers monde, par la suite, c’est la réflexion par rapport aux animaux qui m’a conduit a avoir
un engagement de plus en plus important sur cette thématique, qui s’est concrétisé dans une lutte politique
antispéciste des la faculté.

Et les liens avec ’anarchisme, alors?

La solidarité que je ressentais avec les opprimés, avec ceux qui souffraient, a fait que je me suis spontanément
tourné vers anarchisme - cette théorie qui traite des rapports de domination.

Revenons donc a cette journée anarchiste. Qu’est-ce que tu as trouvé la-bas? Quelles furent tes impressions ?

Jétais trés timide et je n’ai parlé avec personne. J’ai pris des livres qui m’intéressaient, des petites brochures,
j'ai écouté les débats et je suis parti.

Ensuite, je n’ai pas eu de rapports directs avec les anarchistes, c’était plutot vers mes dix-sept ans, je pense.
Je me souviens que pendant mes derniéres années de lycée, il y avait un collectif de gens qui était engagé par
rapport au tiers monde, collectif auquel j’ai participé. On avait organisé des débats et j’avais déja a ce moment-la
un esprit qui se développait par rapport a cette question. Puis a la fac, je me suis engagé dans les activités d’une
boutique qui vendait des produits du tiers monde, j’étais un bénévole, c’était un carrefour entre différentes
mouvances. Il y avait des anars, des féministes, etc.

Ensuite, je suis entré dans le collectif anar a la fac. Mais je n’arrive pas a savoir I’ordre chronologique. D’abord,
c’était ma vie personnelle, puis la solidarité avec le monde qui était opprimé, et apreés a travers la littérature
je me suis intéressé a ’anarchie. Je devais donc encore étre au lycée lorsque je me suis rendu a cette journée
libertaire et apreés, a la fac, j’ai vu qu’il y avait un collectif anarchiste, et en méme temps je me suis rendu a la
boutique pour le tiers monde parce qu’au niveau social ¢’était plus chaleureux, et j’ai pu m’y engager facilement.

Pourquoi as-tu pris des contacts avec ce collectif anarchiste ? Te disais-tu déja anarchiste ?

Je sais que je me disais déja communiste, mais ¢’était par opposition. Tout le monde crachait sur 'URSS, alors
je me disais communiste, sans en connaitre les idées du tout. Par la suite, je me suis dit anarchiste, je savais que
je sympathisais bien plus avec I'anarchisme, en dehors des idées, il y avait la musique qui allait avec, une mode
vestimentaire, parce que je ne sais pas, mais je me sentais bien dedans.

A la fac, alors tu as tout de suite contacté ce collectif anarchiste ? comment ca s’est passé?

Je savais qu’il existait et un jour j’y suis allé simplement. Il y avait une réunion, mais ce n’était ni agréable ni
intéressant. C’était un groupe d’amis qui s’amusaient entre eux, ou qui se disputaient entre eux. J’ai essayé d’y
aller plusieurs fois, mais j’ai décroché parce qu’ils ne faisaient rien.

Apres j’ai rejoint pendant un an la Ligue anti-impérialiste qui était un groupe émanant d’'une mouvance
marxiste léniniste, le Parti marxiste léniniste en Belgique, le Parti du travail. Et méme si je n’aimais pas I'idéologie
marxiste 1éniniste, parce que je me sentais anarchiste, mais au moins ils faisaient quelque chose, des actes
concrets solidaires avec ce qui se faisait ailleurs. Puis, je les ai quittés parce que j’ai senti qu’il n’y avait aucune
liberté dans les propositions et dans les actions qu’ils développaient. Et je pense que la je suis allé de nouveau
voir les anars, le méme groupe a la fac. Puis ¢a s’est accéléré.

Je savais que ceux qui venaient en fac de philosophie avaient un esprit contestataire. Et j’ai commencé a parler
beaucoup de végétarisme, des animaux, d’écologie. C’est la qu'on a développé une campagne pour le papier
recyclé, on a envahi et occupé le rectorat pendant une journée par exemple afin que tout le papier acheté soit du
recyclé. Ca a été une campagne trés importante. On a aussi fait une action par rapport aux animaux, des poneys
qui étaient utilisés sur une féte foraine, et on a fait une petite démonstration... Mais ce sont des événements un
peu confus aujourd hui...

Ces activités n’étaient pas vraiment le fait du collectif anar de la fac, mais c’était celui de tout un petit monde
qui se fréquentait : des anars, des écolos, des végétariens, des boutiques du tiers monde, etc.

Puis, il y a eu toute une dynamique par rapport au vélo et aux cyclistes. Chaque fois qu’un cycliste ou un
piéton mourait a cause d’une voiture, on occupait le carrefour le plus proche pendant une demi-heure. Ces
manifestations ont commencé avec une quinzaine de personnes, un mélange d’écolos, d’anars et de contestataires
de la fac. La, il y a eu un brassage continu en permanence et peut-étre est-ce la que j’ai vraiment rejoint les
anars... C’est finalement a travers ce biais-1a que je peux raconter les événements dans un ordre chronologique.

16



J ai habité un an dans une chambre, seul, aprés avoir contacté la premiére fois le collectif anarchiste de la fac,
mais ¢a ne m’avait pas plu. La deuxiéme année, j’ai habité avec deux ou trois personnes dans la méme maison.
On faisait alors des repas collectifs chez nous et il y avait pas mal de monde qui venait. Dans ma troisiéme
année d’études (j’en ai fait cinq au total parce que j’ai mis deux ans pour faire mon mémoire), j’ai habité dans
une communauté ou j’ai vraiment rencontré des gens qui étaient dans I’anarchisme et qui se réclamaient de
I’anarchisme.

C’était un collectif de vie ou d’habitation ?

Il y avait trois ou quatre petites maisons dans la méme ruelle. Dans une maison, il y avait la cuisine collective,
dans une autre 'espace de vie collective, un atelier collectif. C’était un vrai lieu de brassage.

Le collectif anar de la fac s’est finalement élargi et ouvert, il y avait plus de monde, au bout d’'un moment des
écolos y sont allés aussi. En méme temps, il y a eu le début des squats a Gand et je fréquentais les squatters aussi.
Je n’ai jamais habité dans les squats, mais je les ai fréquentés et soutenus. S’était donc développé finalement
dans ce collectif anar un intérét par rapport a la thématique ou a une facon de lutter. C’était plus I’action directe
qui intéressait les gens que la théorie qu’il y avait derriere. Ensuite, je n’ai plus arrété...

Et puis j’ai participé a la création d’un collectif de libération animale, qui s’appelait « Tous les animaux libres ».
A la fac, tu pouvais commencer un collectif et étre subventionné, mais en tant que collectif politique. On avait
deux mille francs par an et on bénéficiait gratuitement des structures de la faculté.

Enfin, tu as fini ton mémoire et puis tu as rencontré Corinne avant de venir a Lyon?

Oui. J’ai connu Corinne dans une rencontre antispéciste a Vienne en 1993. On avait bien accroché et je suis
resté... Je connaissais déja Yves, Francoise et David, que j’avais rencon-tré-e-s sur ’antispécisme.

A Lyon donc j’ai commencé un DEA de philosophie, je me suis intéressé a ce qui existait, mais j’étais aussi
antispéciste dans le collectif Boule de neige. J’étais trés intéressé par la brochure « Nous ne mangeons pas de
viande » qu’ils avaient publiée et j’ai participé aussi aux Cahiers antispécistes. En Belgique, je continuais de
publier des trucs en néerlandais. J’ai participé aussi aux actions cyclistes.

La vraie ouverture vers le mouvement anarchiste a Lyon s’est faite avec le squat du Prolote. Ce qui est récent.
Avant je connaissais un peu quelques personnes, un peu la FA, un peu les gens de La Gryffe, j’allais dans cette
librairie, mais avant le Prolote, ca ne m’avait pas accroché, ca n’était pas vraiment une dynamique collective.

L’antispécisme, qui pour toi représente encore quelque chose d’important, qu’est-ce que c’est pour toi?

Premiérement, ca représentait la solidarité avec ceux qui sont les plus faibles, et qui n’ont aucun recours.
Solidarité au niveau moral et philosophique. C’est une action systématique a aider les animaux parce qu’ils sont
animaux, sans considérer ce qu’ils sont autrement qu’animaux, c’est-a-dire que leur complexité intérieure, au
niveau de la conscience, du sentiment, de 'ordre social ce n’est pas reconnu, et ¢ca n’a méme aucune valeur aux
yeux des humains.

Existe-t-il un mouvement antispéciste ?

Oui largement, en France ce n’est pas assez développé, mais il est trés présent dans le monde anglo-saxon,
Etats-Unis et Angleterre. Dans ce dernier pays, il y a des groupes officiels de libération animale et il y a surtout
le Front de Libération Animale qui mélange une rhétorique et une pratique anarchiste aux idées antispécistes. Ils
sont organisés en cellules, personne ne se connait, et ils font des actions directes et illégales, de sabotage et de
destruction de boucheries, de camions et de laboratoires de vivisection, ils libérent pas mal d’animaux aussi.
Par exemple, le Front de Libération Animale aux Etats-Unis a comme politique de rentrer dans les laboratoires,
de piquer du matériel et des animaux, et d’utiliser ce matériel pour montrer 'inutilité ou la cruauté de ce qui
se passe. Eux ne sont pas trop anarchistes, tandis qu’en Angleterre c’est vraiment une stratégie de sabotage
économique et de libération des animaux.

Dans les autres pays européens, ca existait aussi aux Pays-Bas, en Allemagne, dans les pays du Nord. Le Front
de Libération Animale ca existe un peu partout dans les pays occidentaux. En France, il y a eu le mouvement
I'Arche de Noé, qui n’était pas antispéciste, mais anti-vivisectionniste. En fait, il y a de grandes différences
dans le mouvement par rapport aux animaux, comme par rapport aux humains. Tu peux avoir un rapport a la
libération animale d’un point de vue de la misére, et avoir comme pour les humains toute une assistance aux
pauvres sans envisager quelque chose de structurel. En fait il y a & peu prés toutes les tendances, ce qui serait

17



long a expliquer. A Lyon, il y a eu le groupe Boule de Neige et les Cahiers antispécistes. Pour ces derniers, jai
participé a des tas

de traductions, puis apreés j’ai eu des conflits et me suis donc retiré. Des conflits idéologiques et personnels.

Boule de neige a bien fonctionné pendant un bout de temps avec des publications et diffusions de tracts,
quelques manifestations, et pas mal de travail interne de discussion et de formation. On a fait une féte a Noél il y
a deux ans, une distribution de tracts suivie d’un repas végétarien a Wolnitza. Actuellement, il n’y a presque
plus rien...

Qu’est-ce que tu fais pour vivre depuis que tu es a Lyon?

Quand j’étais étudiant, je vivais avec 'argent de ma meére, de mes parents en général. Jusqu’a mes vingt-cinq
ans, mon peére suite au divorce m’a versé une pension alimentaire. J’ai fait aussi un peu la plonge au restaurant
végétarien de Corinne, Le Vert a Soi. Enfin, j’ai travaillé vraiment pour la premiére fois de ma vie quelques
mois dans l'assistance hollandaise pour les touristes en France. Donc avant, je bénéficiais de la richesse de mes
parents, et maintenant je suis au RMI ou travaille de temps en temps.

Et actuellement tu es impliqué dans le projet Au-dela du personnel...

Quand je suis arrivé a Lyon, I’écologie constituait un élément de rupture au niveau théorique. Auparavant,
avant méme de commencer mon mémoire, je voulais savoir s’il y avait une union possible entre mouvements
écologistes et mouvements de libération animale. J’avais lu Bookchin qui était le plus social dans son écologie. Je
vois le mouvement de libération animale comme une prolongation et une approche anti-autoritaire et sociale des
rapports entres les individus. Et j’ai fait le constat que I'’écologie dans sa forme actuelle ne peut pas étre considérée
comme vraiment sociale. Méme Bookchin n’a aucune considération pour les animaux en tant qu’individus. A

ce niveau-la, il est tres réformiste. Il dit non a la vivisection, a I’élevage intensif - ce qui n’est pas pour moi
une approche de la justice sociale par rapport aux animaux. J’étais en rupture trés nette donc avec I’écologie, je
l’ai quittée en arrivant ici en fait.

Le climat a Lyon était trés violent entre anars et antispécistes. Je me rappelle par exemple une discussion avec
un membre de la FA, qui s’est terminée par un bras d’honneur pour me montrer qu’il était anti-antispéciste. Je me
suis tres vite rendu compte que par rapport au climat conflictuel a Lyon, il n’était pas possible de faire quelque
chose sans payer tres cher son engagement. Mais j’ai continué pendant un bout de temps. Ce qui fait qu’il y
avait une marginalité. Etre antispéciste était mal vu chez les squatters, a la FA, partout, et j’ai eu I'impression
qu’on ne pouvait pas bouger.

Avec Corinne, on a lancé le projet de publication Au-dela du personnel depuis deux ans, qui était tout d’abord
un projet de brochure. Depuis que je connais Corinne, mais déja avant, j’avais une démarche critique par rapport
aux femmes aussi.

Je connaissais des végétaliens, trois femmes et deux garcons, qui vivaient en communauté dans les Pays-Bas,
qui se disaient écolo, anarchistes, féministes, végétariens et bio. Deux femmes sont aussi lesbiennes et une
bisexuelle. Les trois sont passées dans le mouvement féministe...

Cette rencontre était importante pour moi parce que c’étaient les seules personnes qui combinaient un
engagement anarchiste et un engagement antispéciste, ce qui était déja rare, et qui en plus étaient tres féministes
dans leurs attitudes et réflexions. C’était un collectif qui était assez important, qui a publié des textes. Ca peut
étre de la philosophie ou des trucs trés pratiques de cuisine végétalienne ou de la philosophie pour les enfants.
Bref, ils ont une démarche trés critique et trés spéciale.

Je les ai fréquentés pendant au moins trois ans ou j’allais régulierement a des réunions qu’ils faisaient parce
qu’ils avaient un projet de créer une sorte de village. Ils ont été trés importants pour mon évolution.

Donc j’avais déja un engagement par rapport aux rapports hommes-femmes ou j’étais critique de la domination
des hommes. Je suis allé a I’école non-mixte jusqu’a dix-huit ans. La premiére fois que j’ai parlé normalement
avec une fille j’étais a la fac. Les premiers rapports avec des femmes que j’ai vraiment eus, j’avais dix-neuf ans
et du coup j’avais déja longuement réfléchi avant de pratiquer. Je ne sais pas si j’avais tellement lu ou si c’est
venu comme ¢a... Mais de fait, en internat, je réfléchissais déja par rapport aux rapports hommes-femmes et a
Poppression.

Qu’est-ce que vous voulez faire avec ce projet de publication Au-dela du personnel ?

18



Entre Corinne et moi, il y a une dynamique au niveau personnel de remise en question des rapports hommes/
femmes, sur ce que I’'on vit concrétement au quotidien. Dés les débuts, nous avons choisi de ne pas fonctionner
sur le mode de la fidélité mais sur celui de la liberté. Comme c’est quelque chose qui demande du travail, sur la
relation, sur soi, on s’est posé beaucoup de questions sur la jalousie, la possession, qu’est-ce que ¢a veut dire
I’amour, qu’est-ce que veut dire étre amoureux, ou encore aussi par rapport a la bisexualité.

Donc on en est venu a un moment donné a se dire : pourquoi on ne ferait pas une publication sur ce théme-la,
parce qu’on y met beaucoup de notre énergie et de notre temps; en tout cas c’est trés important et ¢a remet en
cause non seulement le personnel mais aussi la notion chrétienne de nos sociétés.

Y compris chez les anarchistes...

Oui. J’avais déja vu avec I'antispécisme que les anarchistes ¢a marchait quand il fallait gueuler contre 'ennemi,
mais quand ’ennemi est soi-méme, que le probléeme est intérieur, le travail est toujours repoussé ou rejeté.

Ainsi, on a fait un petit flyer, un appel a contribution qu’on a diffusé la premiére fois 4 La Gryffe puis en
France, dans soixante-dix revues, féministes, homos, écolos, de gauche et anars en général, mais on a eu trés,
trés peu de réactions. Puis, je ’ai traduit en anglais, en néerlandais, je I’ai diffusé en Flandres et aux Pays-Bas,
en Angleterre et aux Etats-Unis. Alors, les réactions ont commencé a venir.

Nous avons organisé une conférence sur la bisexualité rue de Crimée a I’époque des repas végétariens.

On a recu beaucoup de réactions du réseau amour libre aux Etats-Unis. Il y a pas mal de réflexions et de
publications par rapport a 'amour libre et la mise en pratique de I’amour libre, et idem sur la bisexualité. On a
eu aussi un peu le monde SM (sado masochiste) qui a réagi. Au début treés peu de féministes, puis on s’est mis a
chercher plus activement et donc on a eu plus de textes...

Depuis quelque temps, tu as participé aussi au Prolote. Qu’est-ce qui s’est passé dans ce local occupé ?

Ca a été la découverte de la vie politique lyonnaise. Dans le sens qu’avant je fréquentais La Gryffe, les gens de
cette librairie, les antispécistes, mais je ne me sentais pas vraiment inséré dans la vie politique lyonnaise. Puis,
il y a eu un projet d’ouverture d’un local lancé par des gens. ]’y suis allé au départ pour savoir s’il y avait la
possibilité de faire des choses antispécistes, ¢a a été accepté, et j’en ai suivi la dynamique. On a cherché un local
a louer, mais évidemment on n’a rien trouvé. Je suis allé voir finalement les gens de Réseau Santé pour voir si on
pouvait louer un de leurs locaux, ce qui a été accepté. Ainsi pendant deux ou trois mois on a commencé une
activité ensemble, pour voir si ¢a tenait le coup, mais aussi pour savoir si par rapport a U'extérieur il y avait un
intérét pour ce qu’on pouvait faire.

Le résultat a été assez éblouissant, vingt ou trente personnes venaient manger chaque mercredi pendant trois
mois environ, ce qui nous a aussi permis de ramasser de '’argent, 10 000 francs, ce qui était énorme. Puis, il y
a eu la rupture de I’été, et finalement le premier novembre de ’année 1995, aprés avoir visité plusieurs lieux
on a décidé de squatter un lieu place Chardonnet. On avait fait une affiche pour un repas de quartier, et puis
on a envahi un local, on a tout nettoyé. Au début, nous étions une bonne quinzaine de personnes a vraiment
s’occuper de tout ¢a, pendant quatre mois il y a eu une permanence sur place par crainte d’expulsion. On avait
mené des discussions pour légaliser les lieux (par un paiement de loyer). Il y a eu une dynamique assez folle de
repas collectifs, de discussions, d’actions. Pendant trois mois, des réunions avaient lieu presque tous les soirs
dans le collectif. Mais ce n’était pas un collectif d’habitation, c’était plutdt un squat social qui a duré jusqu’a
I’été 1996. Ca fonctionnait trés bien pendant six mois, et apres, j’ai quitté le lieu deux ou trois mois avant la fin a
cause d’une série de mésententes avec le collectif, de désaccords avec la politique de gestion du lieu. Il y avait
des gens de certains squats qui venaient nous faire chier. Les désaccords étaient par exemple sur 'exclusion ou
non des personnes qui faisaient vraiment chier. Il y a toujours eu une attitude molle au Prolote, en disant : il
faut étre cool, il faut discuter... Il y a eu ce genre de débats ot moi je voulais, comme d’autres, mais en minorité,
développer une ligne qui n’envisageait pas seulement I’activité d’'un squat social, mais aussi une activité avec
une démarche vers I'extérieur. De la gratuité des repas, et tout ce qui est expérimentation et recherche demande
un effort en plus par rapport a ce que tu as ’habitude de faire. Surtout dans les traditions anars, si tu veux par
exemple mettre en discussion le fait de fumer ou pas fumer, ou par rapport a la consommation de la bouffe, que
ce soit gratuit ou a prix libre, que tout le monde donne quand méme, etc. C’est un effort permanent. Et puis s’il y
a des gens trés chiants, il faut réagir, et ¢a demande des efforts. Donc je me suis retrouvé assez rapidement avec

19



d’autres personnes a toujours essayer de faire des efforts de groupe, et le groupe en avait marre... donc je suis
parti.

Le Prolote a continué encore quelque temps, puis a abandonné ce local et en a réoccupé un nouveau depuis
octobre 1996 et tu n’y es pas...

Non, pas du tout. Et d’ailleurs c’est au moins la troisiéme déception collective, et j’en ai eu un peu marre, je
ne crois plus trop dans les démarches collectives surtout parce que je prends trop a cceur ce qu’il se passe dans
les projets politiques. C’est dur d’assumer apres ’échec de quelque chose auquel tu crois.

Depuis que tu participes dans ce mouvement, depuis cinq ou six ans, est-ce que tu te sens intégré ou pas?

Non. Je suis trop en rupture sur de nombreux points avec ce qui existe. Avec les autonomes qui ont un mode
d’action directe que j’ai pratiqué en Belgique, je suis en désaccord sur les rapports hommes-femmes, quand je
suis par exemple avec les gens de la FA, je suis complétement en rupture par rapport a antispécisme, quand je
suis avec les antispécistes, je suis en rupture par rapport a autre chose. Le probléme est de pouvoir fonctionner
en collectif...

Maintenant, je me sens anarchiste, ou je me sens anarchiste libertaire... Mais bon pour moi ’anarchisme c’est
une théorie ou une approche de la réalité qui totalise, qui ne se limite pas a la lutte des classes, a la lutte des
femmes, a la lutte des animaux, etc.

Est-ce que pendant toutes ces années il y a eu des textes libertaires qui t’'ont marqué, qui sont plus importants
que d’autres...

J’ai trés peu lu par rapport a ’anarchisme. C’est seulement en arrivant en France que je me suis vraiment
intéressé aux théories anarchistes existantes. J’avais surtout ma propre réflexion, c’était surtout ¢a. Ma propre
réflexion anti-autoritaire.

Est-ce que tu crois qu’il y a quand méme des penseurs contemporains anarchistes ou libertaires, qui peuvent
un peu représenter ce qu’est I’anarchisme aujourd’hui?

Non, pas spécialement. Il y a des penseurs qui développent des théories par rapport a des aspects que tu peux
avoir, et tu peux dire qu’ils sont libertaires... Il y a des choses que je peux lire qui m’intéressent mais je ne peux
pas dire de noms, c’est une réflexion qui est développée en permanence par quiconque est anarchiste. Je lis
beaucoup de revues maintenant, mais je ne me référé pas spécialement a un nom.

Donc quels sont pour toi les principes fondamentaux de la pensée libertaire ou anarchiste ? Les principes de
bases...

C’est une notion de la liberté qui n’est pas libérale. Une sorte de liberté qui ne s’arréte pas a soi-méme, a sa
propre liberté mais qui prend en compte aussi la liberté des autres. En gros, pour moi c’est un peu ¢a ’anarchisme.
Le respect de sa propre liberté et de celle des autres, c’est la base de la pensée anarchiste.

Est-ce que de nouveaux concepts ont apparu dans la pensée libertaire depuis ces derniers temps, de nouvelles
idées ou principes...

Ce qui est vraiment nouveau c’est 'antispécisme, le reste c’est du remaché. La non-mixité, le féminisme ce
n’est pas nouveau, ce qui est écolo ¢a vient des années 1970, ainsi que les trucs autonomes, il n’y a rien d’autre
de nouveau au niveau de la réflexion. Et puis, au niveau pratique, je n’ai pas non plus I'impression qu’il y ait du
nouveau.

Non, pas du tout. Et d’ailleurs c’est au moins la troisiéme déception collective, et j’en ai eu un peu marre, je
ne crois plus trop dans les démarches collectives surtout parce que je prends trop a cceur ce qu’il se passe dans
les projets politiques. C’est dur d’assumer apres I’échec de quelque chose auquel tu crois.

Depuis que tu participes dans ce mouvement, depuis cinq ou six ans, est-ce que tu te sens intégré ou pas?

Non. Je suis trop en rupture sur de nombreux points avec ce qui existe. Avec les autonomes qui ont un mode
d’action directe que j’ai pratiqué en Belgique, je suis en désaccord sur les rapports hommes-femmes, quand je
suis par exemple avec les gens de la FA, je suis complétement en rupture par rapport a Pantispécisme, quand je
suis avec les antispécistes, je suis en rupture par rapport a autre chose. Le probléme est de pouvoir fonctionner
en collectif...

Maintenant, je me sens anarchiste, ou je me sens anarchiste libertaire... Mais bon pour moi I’anarchisme c’est
une théorie ou une approche de la réalité qui totalise, qui ne se limite pas a la lutte des classes, a la lutte des
femmes, a la lutte des animaux, etc.

20



Est-ce que pendant toutes ces années il y a eu des textes libertaires qui t'ont marqué, qui sont plus importants
que d’autres...

J’ai trés peu lu par rapport a ’anarchisme. C’est seulement en arrivant en France que je me suis vraiment
intéressé aux théories anarchistes existantes. J’avais surtout ma propre réflexion, c’était surtout ¢a. Ma propre
réflexion anti-autoritaire.

Est-ce que tu crois qu’il y a quand méme des penseurs contemporains anarchistes ou libertaires, qui peuvent
un peu représenter ce qu’est ’anarchisme aujourd’hui?

Non, pas spécialement. Il y a des penseurs qui développent des théories par rapport a des aspects que tu peux
avoir, et tu peux dire qu’ils sont libertaires... Il y a des choses que je peux lire qui m’intéressent mais je ne peux
pas dire de noms, c’est une réflexion qui est développée en permanence par quiconque est anarchiste. Je lis
beaucoup de revues maintenant, mais je ne me référe pas spécialement a un nom.

Donc quels sont pour toi les principes fondamentaux de la pensée libertaire ou anarchiste ? Les principes de
bases...

C’est une notion de la liberté qui n’est pas libérale. Une sorte de liberté qui ne s’arréte pas a soi-méme, a sa
propre liberté mais qui prend en compte aussi la liberté des autres. En gros, pour moi c’est un peu ¢a ’anarchisme.
Le respect de sa propre liberté et de celle des autres, c’est la base de la pensée anarchiste.

Est-ce que de nouveaux concepts ont apparu dans la pensée libertaire depuis ces derniers temps, de nouvelles
idées ou principes...

Ce qui est vraiment nouveau c’est 'antispécisme, le reste c’est du remaché. La non-mixité, le féminisme ce
n’est pas nouveau, ce qui est écolo ¢a vient des années 1970, ainsi que les trucs autonomes, il n’y a rien d’autre
de nouveau au niveau de la réflexion. Et puis, au niveau pratique, je n’ai pas non plus I'impression qu’il y ait du
nouveau.

Dongc, il n’y a peut-étre méme pas une réelle implication sociale et politique des anarchistes ou des libertaires ?

Mon impression est qu’il y a des groupuscules un peu partout, des petites gouttes d’eau un peu partout, il y a
des réseaux qui fonctionnent, des gens qui se connaissent. Beaucoup de choses sont temporaires. Quand je vais
en Belgique ou aux Pays-Bas il y a aussi des gens qui publient, qui font des actions, qui réfléchissent...

On peut dire enfin que le fait d’étre libertaire ¢a a eu une implication tres forte dans ta vie quotidienne ?

Oui, dans le sens... Mais ce n’est pas le fait d’étre libertaire, c’est le fait d’étre en rupture... Pour moi le fait
d’étre libertaire c’est 'étiquette que tu peux mettre aprés I'engagement que j’ai fait. J’ai commencé a étre en
rupture par rapport au végétarisme, apres ca a été par rapport au squat, par exemple, et quand tu prends la
totale de tout ca, tu te sens le plus proche des anars, mais ce n’est pas spécialement les anars qui représentent ca.

Est-ce qu’on peut remarquer cet engagement dans des pratiques concrétes et pas seulement dans son aspect
philosophique ?

Une séparation entre le politique et le personnel. Et pour moi avec le végétarisme il y a un changement de
politique, on doit travailler sur soi. C’est pour ¢a que j’ai bien aimé aussi ce qu’a dit Dadoun au colloque sur
la Culture libertaire [qui s’est tenu en mars 1996 a Grenoble et dont ’ACL a publié les actes], que pour lui la
culture libertaire c’est la culture de soi-méme. C’est ce que je ressens bien, la théorie m’intéresse, mais c’est
essentiellement la culture de soi, la remise en question de soi et des gens autour de soi.

Bon, au début j’étais peut-étre un peu autoritaire par rapport a ¢a, maintenant je suis plus en respect par
rapport aux autres...

Est-ce que tu te sens révolutionnaire aujourd’hui ou pas?

Au niveau théorique je pense que je suis un révolutionnaire, mais c’est un terme qui est assez vide pour moi
parce que je ne crois pas a une révolution. Ca ne veut pas dire que je ne sois pas révolutionnaire, je ne suis pas
réformiste, mais je suis révolutionnaire dans le sens que je suis pour une rupture totale avec ce qui se passe,
mais je ne crois pas dans une révolution du tout...

Tu ne réves pas a une révolution, alors?

Oui, j’y réve, mais dés qu’on réfléchit on voit que ce n’est pas possible... Quand on voit les difficultés pour
changer nos relations pour I'amour libre par exemple, c’est quelque chose qui prend toute une vie et ce n’est pas
un moment de rupture qui change ¢a. C’est en permanence. Peut-étre qu’au niveau économique ¢a s’applique,
mais méme pas, je ne sais pas.

21



Mais j’ai fait la révolution par rapport aux animaux en tout cas, et veux faire la révolution dans le rapport
hommes-femmes, mais ¢a prendra toute ma vie, et par rapport a tout c’est comme ca. En fait pour moi, au départ
I’anarchisme c’est tres ressenti, a la base c’est trés ressenti et personnel.

Quelle sera la place des libertaires pour les années a venir ?

Jaimerais la révolution demain (rires), mais au fond je suis tres pessimiste, je ne crois pas du tout dans la
possibilité réelle de changer ce qui se passe. Je me suis toujours identifié au mythe de Sysiphe, de Camus, le mec
qui pousse toute sa vie la pierre qui retombe. Tu n’as pas le choix en tant qu’humain, dés que tu réfléchis, dés
que tu as un peu de sentiment, tu n’as pas de choix autre que d’agir et de réagir a ce qui se passe. Donc je me
sens obligé, de par mes sentiments, de par ma perception, je me sens obligé d’étre politique. Rester un an sans
m’engager ¢a ne me semble pas possible au niveau humain existentiel.

Donc je pense qu’il y aura toujours des gens qui lutteront par rapport a ¢a, mais je ne crois pas a un changement
possible avant longtemps...

Il y aura toujours des réseaux temporaires, des réseaux de gens, des lieux, peut-étre méme des régions... il y
aura toujours des espaces de liberté.

C’est ’approche la plus positive ?

Oui, quand je vois des scénarios de science-fiction, je pense qu’il y aura toujours des résistants quelque
part, complétement déformés qui n’accepteront pas que le systéme soit comme ¢a, qui se battront toujours, qui
essayeront de vivre entre eux de la meilleure fagon, qui n’accepteront pas la merde, point. Mais je ne pense pas
que ¢a puisse devenir global.

Si on fait encore de la science-fiction et on imagine que d’ici quelque temps on peut établir et vivre dans une
société libertaire, est-ce que tu as pensé des fois a ce que tu voudrais faire ?

Oui. J’ai toujours voulu faire du basket, quand j’étais plus jeune j’y jouais... Mais plus sérieux, c’est vrai que si
toute ma vie est maintenant en fonction du changement, qu’est-ce que je fais s’il n’y a plus de changement a
faire ? Comme je ne crois ni a la révolution, ni au paradis, le travail est permanent. Donc si le travail est a faire
en permanence, je pense que je suis assez polyvalent, j’aimerais faire tout ce qui est réflexion, travail, écriture,
et en méme temps j’aime bien tout ce qui est détente personnelle, tout ce qui est relationnel, amour, enfin je suis
amoureux en permanence (rires).

Mais alors aimerais-tu avoir des amours en permanence ?

Oui ¢a ce n’est pas mal d’ailleurs (rires). C’est 'amour politiquement correct...

Je veux ajouter que mon anarchisme a toujours été tres personnel, et trés ressenti, ce qui fait que je ne suis
pas un vrai militant dans un sens. On m’a un peu parlé des individualistes anarchistes francais, je me sens assez
proche d’eux dans le sens d’une démarche individuelle de changement et aussi de la société. Mais ’anarchisme
pour moi, ¢a n’a jamais été des dogmes, ca a toujours été un ressenti d’injustice et un sentiment profond de
solidarité avec ceux qui en prennent plein la gueule.

Léo merci

22



«Pour la premiere fois dans ma vie, je
commence petit a petit a ressentir ce a
quoi peut ressembler le vécu de
nombreuses femmes »



[Témoignage de Léo laissé sur le Cahier des émotions du « Camping antipatriarcal » en Ariége au mois d’aolt
1995]

Depuis quelques heures, je tourne en rond. Entre les affiches créées par les femmes, le cahier des émotions,
les hommes, le groupe mixte, les femmes que je vois et tout ce qui se passe en moi.

Je ne vois pas comment communiquer des choses valables pour vous toutes et tous.

J ai envie de parler avec ces femmes qui m’ont fait comprendre des choses essentielles que je ne captais pas
du tout il y a encore dix jours.

Il y a dix jours, j’avais pas mal d’idées, de formes dans la téte. Et ce qui s’est passé depuis quelques jours, c’est
que j’ai commencé a réellement ressentir certaines choses. D’abord ressentir le sérieux et le drame de ce qui se
passe ici. Pour la premiere fois dans ma vie, je commence petit a petit a ressentir ce a quoi peut ressembler le
vécu de nombreuses femmes. Pour la premiére fois, j’essaye de me mettre vraiment a la place de la personne
opprimée pour essayer de ressentir ce qu’on a appelé le genre social, que je ne comprenais pas mercredi. Et ce
n’est pas pour rien que j écris « essayer » tant la barriére est immense.

C’est une théorie qui s’est ici transformée en vécu. Une facon de voir est devenue une facon de ressentir. Et je
trouve que ces affiches sont de vrais cadeaux pour les personnes présentes.

Et je sais que beaucoup de femmes en ont marre de faire des cadeaux, d’étre des méres ou des pédagogues.
Mais ces affiches sont vraiment une main tendue, je trouve. Méme si elles ont la forme d’un poing.

Quand j’entends qu’un copain est rentré chez lui en pleurant ce soir, j’ose un peu croire a quelque chose de
mieux pour le futur.

Avant ce camping, j’avais la petite théorie dans ma téte que les ateliers non-mixtes c’était pas bien parce que
tatati tatata... L’histoire habituelle. Mais je repars avec '’expérience que le groupe non-mixte hommes m’a été
tres tres utile et j’espére aussi pour les autres garcons. Ca aussi ¢ca me donne un peu d’espoir et d’envie d’étre
positif.

Jamais ce camping n’aurait dii étre organisé avec la 1égéreté et le manque de conscience politique féministe
(C’est-a-dire conscience de ce que vivent et ressentent tant de femmes dans notre société et marginalité). Je
n’arrive pas a comprendre la 1égéreté qu’a été la notre, la mienne.

Mercredi soir, aprés mon premier atelier hommes, je suis allé vers une femme en disant pour rigoler « C’est
bon, les mecs ont compris ce qui ne va pas et le probléme a été résolu. » Aujourd’hui, je m’étonne qu’elle ait
réagi aussi positivement a une connerie aussi grosse. Déja ¢a, c’est une baffe dans la gueule des femmes, la
preuve d’un manque de compréhension et la preuve du décalage existant. Non ce n’est pas un mea culpa, mais
je voulais dire cela peut étre pour montrer que ¢a bouge, et que vos rages et douleurs ne tombent pas dans un
vide total sans réponse...

Je pense mieux comprendre pourquoi mercredi soir, on a tellement insisté sur les « genres sociaux ». Je pensais
que vous vouliez parler de sociologie des sexes ou d’une chose dans ce style. Mais c’est vrai qu’on ne peut pas
parler de tous ces grands concepts sans d’abord avoir fait une sorte de géographie, de constat de la réalité.

Jai I'impression que j’ai déja écrit trop de mots.

Et je ne sais comment faire, car ce n’est pas le role des femmes de s’occuper des mecs, mais j’ai envie de vous
dire que vous m’avez énormément donné de choses ici. Et normalement on dit merci alors. Mais ce serait trop
facile de dire merci, je préfére donc m’en arréter la.

24



La rupture anarchiste



Anarchisme, Féminisme et la transformation
du personnel

[ Article public dans 'ouvrage collectif aujourd’hui épuisé et, hélas, jamais réédité Au-dela du personnel -pour
une transformation politique du personnel (éd. ACL, juin 1998). Une premiere version du texte avait été publiée
dans la revue De Nar n°126 en mars 1998 et des extraits avaient été également publiés dans le journal belge
Alternative libertaire en mars 1998 (n° 204) sous le titre « L’expérience anti-patriarcale - pas d’anarchisme sans
antipatriarcalisme ! ». Il a été également traduit et publié dans la revue polonaise Mac Pariadka en 2000 (n°3).]

Texte d’une conférence donnée au Centre anarchiste de Gand (Belgique) en novembre 1996. J ai choisi de publier ce
texte apreés I’écho positif qu’il a recu dans le milieu anarchiste, lors de cette conférence et sa publication en Belgique
et aux Pays-Bas. Depuis, j’ai développé une plus grande conscience de genre, donnant un poids plus important a ma
place de dominant dans une société patriarcale. (Note de 'auteur).

Avant de parler des thémes concrets et des questions de cette soirée, je veux esquisser un cadre au sein
duquel ces questionnements ont leur place. Il s’agit clairement d’un cadre anarchiste, anti-autoritaire. Cela
veut dire qu’il s’agit en premier lieu d’une approche politique de certains problémes personnels et sociaux.
Des problémes qui demandent une réponse politique, méme s’il peut s’agir de problémes trés personnels
comme la sexualité, I'orientation sexuelle, 'identité sexuelle ou la jalousie. Je veux absolument éviter que ce
genre de questionnements soit traité de facon uniquement personnelle ou thérapeutique sans tenir compte des
déterminants sociaux, économiques et politiques de ces fagons de vivre et des fonctions sociales, économiques
et politiques qu’ont ces modeles de vie.

«Les amant-e-s passionné-e-s de la culture de soi-méme » Avec Roger Dadoun, un psychanalyste libertaire,
j’aimerais parler de la notion de culture libertaire. Traditionnellement et méme actuellement, on associe I’anar-
chisme a un courant politique qui traite surtout de structures ou d’entités publiques et sociales comme I’église,
’état, I’économie capitaliste, le fascisme ou plus récemment les mécanismes de destruction environnementaux.
L’anarchisme est souvent une action et réaction critique anti-autoritaire contre les différents mécanismes qui
forment, norment et rendent non libre la vie quotidienne. L’anarchisme est souvent une lutte et une action
contre ces mécanismes externes qui nous privent de liberté — les plus concrets sont les rapports autoritaires au
sein de 'enseignement et du salariat, I’état puissant et son pouvoir répressif, la dictature de I’économie en tant
que dimension de la vie... Je suis d’accord avec la nécessité et la crucialité de ces formes de lutte publiques et je
désire surtout les enrichir avec ma propre démarche. En effet, trop souvent, ’anarchisme (tel que j’ai appris a
le connaitre) s’est limité a une lutte premiérement contre des mécanismes externes, deuxiemement contre des
mécanismes publics. Tout le monde peut s’imaginer le cliché du mec (!) anarchiste qui gueule et se bat contre les
flics et les capitalistes mais, une fois a la maison, prend son journal libertaire, fume un joint et attend que sa
copine ait cuisiné. Et qui, ensuite, parce qu’il a quand méme envie de prendre son pied, force plus ou moins
subtilement sa copine a baiser ou va trouver son plaisir ailleurs (parce qu’il est pour 'amour libre...).

Jespére que jexagere mais je n’en suis pas certain. Je veux seulement illustrer a quel point il peut exister un
grand clivage entre une attitude politique vis-a-vis de mécanismes de pouvoir publics et ’absence d’une attitude
anarchiste vis-a-vis de mécanismes de pouvoir personnels.

J ai 'impression que depuis les années soixante-dix un certain nombre de choses ont changé quant au public
et au privé : le mouvement écolo montre les liens entre des habitudes de consommation individuelles et leurs
conséquences au niveau global; le mouvement de libération animale dénonce les liens entre consommation
individuelle et des mécanismes de pouvoir spécistes; le mouvement gay et lesbien a problématisé I’hétérosexisme
et libéralisé I’homosexualité et, surtout, le mouvement féministe a entre autres problématisé la sphere du privé
comme étant patriarcale.

26



De cette facon, I'anarchisme en tant que lutte et courant politique peut véritablement étre une lutte totale qui
n’est pas qu’économique, politique (au sens traditionnel) ou publique, mais également personnelle, sexuelle et
psychique. Ou pour revenir a Roger Dadoun :

* Veeu fondamental de tout libertaire : que I’étre humain puisse s’épanouir a la fois en tant que sujet individuel
faisant le plein de son irréductible singularité, et en tant qu’étre social exercant la plénitude de ses compétences
socio-politiques. »!

Et une deuxiéme citation me rapproche du theéme réel de cette soirée. Il s’agit d’une citation de Fernand
Pelloutier, un anarcho-syndicaliste.

«L’anarchisme est tout simplement I’art de se cultiver et de cultiver les autres pour que les hommes [sic]
puissent se gouverner et jouir eux-mémes. [...] Nous sommes... des révoltés de toutes les heures, les hommes
[sic] vraiment sans dieu, sans maitre et sans patrie, les ennemis irréconciliables de tout despotisme, moral ou
matériel, individuel ou collectif, c’est-a-dire des lois et des dictatures (y compris celle du prolétariat) et les amants
passionnés de la culture de soi-méme. »?

Et c’est en ¢a que je reconnais mon approche de I’anarchisme comme un travail permanent sur soi. Je parle de
travail car je ne partage pas 'aspect joyeux de Pelloutier. Il s’agit pour moi en premiére instance d’une recherche
pénible, permanente et persistante. Pas parce que je serais un pessimiste mais parce que nous sommes (a la
base) peu de plus que le résultat, le produit, la réflexion de déterminismes biologiques, psychiques, sociaux,
économiques, culturels. Et en tant que résultat ou réflexion d’un passé nous portons toujours avec nous ce
passé : nos rapports souvent autoritaires avec pére et mére, a ’école, avec les adultes, etc. Et non seulement
portons-nous ces mécanismes mais nous les reproduisons sur le plan personnel ou public et nous les passons
aux enfants d’aujourd’hui. Nous devenons ainsi un modele de comment il ne faut pas étre. Y échapper est
uniquement possible a travers une relation intense a soi-méme et a ses habitudes, une prise de conscience de
qui tu es et qui tu veux devenir. Je suis convaincu qu’une attitude de laisser-aller ne peut mener que vers des
choses conservatrices. Car si on est convaincu que pour réaliser des changements sociaux, donc publics, il faut se
battre durement contre les mécanismes actuels de pouvoir... pourquoi serait-ce différent concernant le personnel,
donc le privé ? La facon de vivre 'amour, la sexualité, les relations, notre propre personne est profondément
conditionnée socialement, économiquement et politiquement.

Nous vivons dans un patriarcat ou le groupe des hommes opprime et exploite les femmes - et nous aussi,
libertaires, y participons. Un patriarcat ot la norme hétéro opprime d’autres orientations sexuelles et est a la
base d’une catégorisation générale. Un patriarcat ou la norme monogame maintient les femmes dans un état de
dépendance vis-a-vis des hommes.

Nous les libertaires, ultra-gauches, autonomes, anarchistes ne sommes pas une exception. Notre mouvement
est viril, hétéro, monogame et en général peu dynamique sur le plan personnel . J'y retrouve peu de réflexions
ou de pratiques qui remettent en cause et luttent contre le patriarcat — le mécanisme de pouvoir par excellence
de la sphére relation-nelle/personnelle. Je ne vois pas de groupes d’hommes antipatriarcaux qui bossent sur les
rapports de pouvoir, peu de dynamiques collectives de femmes afin de libérer les femmes de leur isolement et
des habitudes opprimantes, peu de dynamique lesbienne ou gay, pas de groupe de soutien non monogame... En
bref, beaucoup de résistance anti-autoritaire traditionnelle, peu de résistance antipatriarcale.

L’anarchisme donc comme un travail permanent sur soi-méme. Comme une recherche de nouveaux modeéles
de vie. Et pour cette recherche je trouve plus de matériel valable dans le mouvement féministe. Ce sont
en effet les différentes vagues féministes qui ont le plus remis en cause nos structures de vie personnelle.
Par exemple, le conditionnement genré d’individu-e-s en genres opposés; la suprématie des hommes sur les
femmes; le conditionnement d’individu-e-s en hété-rosexuel-le-s; le conditionnement des relations amoureuses
(hétérosexuel, fidéle, inégalitaire, non libre, dépendant). En analysant le conditionnement politique de la sphére
du relationnel / personnel, les féministes vont jusqu’a la racine du mécanisme de pouvoir patriarcal. Dés
I'enfance les individu-e-s sont préparé-e-s a devenir des guerriers ou des nurses, a se développer psychiquement,

! «Les amants passionnés de la culture de soi-méme » Dans La Culture libertaire, Actes du colloque international, Grenoble, mars 1996,
ACL, 1997.
2 Cité par Roger Dadoun dans «Les amants...».

27



émotionellement, sexuellement de telle facon que le patriarcat soit ressenti comme normal voire naturel (!), a se
sentir plus ou moins bien en tant que femme, homme, hétéro, monogame.

De cette fagon nous, les hommes, perpétuons 'oppression des femmes, et les structures de vie et de ressenti
généraux. Et c’est aussi a travers une prise de conscience et une transformation active de la dimension politique
du personnel que nous pouvons changer quelque chose a la base du mécanisme de pouvoir patriarcal.

Un anarchisme qui n’y travaille pas, qui néglige ce niveau est un anarchisme vide qui néglige d’arracher
les racines des mauvaises herbes. Je voudrais donc plaider pour le développement d’un anarchaféminisme
en tant que critique totale et déconstruction de notre réalité sociale. Une combinaison de la vision générale
anti-autoritaire de ’anarchisme avec la critique profonde du féminisme radical. Parce qu’avec le féminisme
radical nous parlons quand méme de la libération de plus de la moitié de la population mondiale qui est opprimée
de facon brutale et subtile depuis des siécles.

Une bréve présentation d’ une position féministe radicale :

« 1. Les femmes sont restées opprimées parce qu’elles sont isolées les unes des autres et parce quelles sont
mises en couple avec des hommes dans des relations de domination et de soumission.

2. Les hommes ne libéreront pas les femmes; les femmes doivent se libérer elles-mémes. Cela est impossible
si chaque femme tente de se libérer toute seule. Donc, les femmes doivent travailler ensemble sur un modele
d’aide mutuelle.

3. «La communauté des femmes est puissante », mais les femmes ne peuvent pas étre sceurs si elles répétent
les modéles masculins de domination et soumission.

4. De nouvelles formes organisationnelles doivent étre développées. La forme primaire est le petit groupe sans
chef; les comportements les plus importants sont I’égalitarisme, ’entraide, et le partage des capacités et des
connaissances. » (Ehrlich Carol, « Socialisme, anarchisme et féminisme » dans Quiet Rumours. An anarcha-feminist
anthology. Dark Star, London)

et : «Nous voulons rien de moins que la liberté compléte — la révolution sexuelle-sociale. La destruction
créative de la triple domination du patriarcat, de I'Etat et du capital. Comme si & cet instant I'anarchisme n’a pas
d’autre choix que de devenir consciemment et activement féministe - cl comme ’anarcha-féminisme consiste en
un féminisme consciemment anarchiste (ou de cesser d’exister ?). Ce que nous demandons n’est rien de moins
qu’une révolution totale, dont les formes inventent un futur dénué d’inégalité, de domination et de manque de
respect pour la variété individuelle-en bref, une révolution féministe-anarchiste. Je crois que les femmes ont
toujours su comment aller dans la direction de la libération humaine; il nous faut uniquement nous débarrasser
des formes et maximes politiques méales et nous concentrer sur notre propre analyse anarchiste de femme. »
(Kornegger Peggy, * Anarchisme : la connexion féministé. Zero Collective, Anarchism / Feminism » dans Quiet
Rumours, Dark Star, London)

Reste quand méme le fait que je suis un homme. Que j’ai été éduqué, socialisé et fait un membre du groupe
opprimant. Je refléte en tant qu’individu la domination méle, que je le veuille ou pas. Je bénéficie de tous les
avantages des hommes et de oppression quotidienne dans laquelle vivent les femmes. Et je participe quelquefois
activement a 'oppression des femmes.

Sije veux essayer d’y changer quelque chose, je dois observer, déconstruire et reconstruire ma propre personne
et les autres hommes. Evidemment, je suis un humain, un individu avec des sentiments, des pensées et des désirs
mais il serait illusoire de ne pas me voir surtout en tant qu’individu masculin, c’est-a-dire quelqu’un qui a appris
a étre actif, a parler, a prendre des initiatives, a mener, a dominer...

Heureusement, pour une raison ou une autre je n’ai pas réussi a prendre sur moi le réle masculin de facon
générale, ni a devenir un vrai mec. Je pense que ce sont des problemes de nature personnelle, émotionnelle
qui m’ont amené a réfléchir a des choses élémentaires comme la masculinité performante, la féminité passive,
lorientation sexuelle polarisée, la sexualité pénétrante, la domination et oppression. En bref, j’étais complexé
et coincé en tant que gamin, me sentais mal dans mon role de méle et j’ai essayé de trouver une issue. Et
ma réflexion m’a aidé a comprendre certains mécanismes sociaux, conditionnements, rapports de pouvoir. Et
récemment s’y est rajouté un fort ressenti. Un ressenti de la violence brute et subtile a laquelle sont confrontées
les femmes. Un ressenti de certains mécanismes d’oppression des femmes. C’est comme une plaie ouverte, une
sensibilité et une révolte contre les mecs et leurs modéles de vie masculins. Je percois et ressens souvent a quel

28



point les mecs prennent de la place, a quel point ils sont égocentriques.

Je ne crois pas étre différent, ou avoir réussi a me transformer radicalement. Il s’agit d’une condition de
base qui méne a la violence (psychique, émotionnelle, physique, sexuelle) et a Uinfliction de souffrance (due a
I’absence d’attention, de sensibilité, de soin et de générosité). Une condition de base implique qu’on ne peut
pas s’en débarrasser, qu'on y est confronté de facon permanente et qu’il faut y travailler quotidiennement. Une
critique de soi continuelle, donc.

Ce serait présomptueux de ma part de donner I'impression que ce chemin est le résultat de mes efforts
uniquement. Je dois beaucoup aux femmes (féministes) en général et surtout a une parmi elles avec qui je vis
une relation intense et enrichissante depuis trois ans. Cette relation est un laboratoire permanent de réflexions,
mises en pratique, apprentissages... Merci a elle.

Afin de prendre conscience de mon oppression des femmes, et de lutter contre, jentreprends les pas suivants
que j’aimerais partager avec vous. Ce sont de possibles outils pour le changement du personnel, des mécanismes
politiques contre le patriarcat, donc 'autoritaire. Ces cinq niveaux de travail vont du trés personnel au public,
sans exclusivité, sans priorité : la psychothérapie, I’égalité bisexuelle, les relations libres, la dynamique non-mixte
hommes, les initiatives mixtes.

Psychothérapie

Cet outil est évidemment le moins politique, et en général il est méme considéré comme étant dépolitisant. Tu
te mets a travailler a tes problémes individuels, tu tentes de les résoudre sur le plan individuel en laissant de
coté le niveau social et politique de «tes» problémes. Pourtant j’ai remarqué — lors de mes bréves expériences
psychothérapeutiques — qu’une thérapie peut avoir un effet bienfaisant, peut te faire comprendre et ressentir
comment tu as grandi et pourquoi tu fonctionnes a ta maniére spécifique et comment tu peux progressivement
innover tes comportements. Je dis bien «innover» car normalement on ne fait que répéter éternellement
ces mémes mécanismes structurels qu’on a développés lors de notre petite enfance mais qui sont souvent
(devenus) inadaptés et limités. Je vois la psychothérapie comme une analyse et une déconstruction de tes
mécanismes intérieurs afin d’apprendre de nouvelles techniques de vie qui te rendent capable de vivre de facon
plus indépendante, libre, heureuse et stable.

Le probléme actuel de la thérapie est néanmoins qu’il n’y a peu ou pas de thérapeutes politiques ce qui fait
qu’on est confronté a :

1. des tarifs élevés qui ne sont pas adaptés a nos revenus;

2. des différences de fond importantes concernant par exemple I'orientation sexuelle, la construction genrée;

3. une pression conformante de la thérapie, les problémes / choix d’ordre politique étant réduits a des problémes
/ choix personnels.

Peut-étre que les travaux d’analystes tels que Dadoun, Lesage de la Haye ou Garnier peuvent apporter des
réponses d’ordre psychologique et politique. Il semble rester beaucoup de travail, vu le degré élevé de masculinité
des théories psychologiques en vigueur.

Quant aux féministes, il y a eu un fort mouvement combinant politique féministe a travail thérapeutique
individuel ou collectif. Ce travail a permis de constater que les problémes prétendus individuels étaient avant
tout des vécus de femmes et donc directement liés a I'oppression permanente que vivent les femmes.

«Le but de parler de nos vies personnelles était de mettre en commun nos expériences, de découvrir des bases
communes entre nous et de nous en servir comme point de départ d’analyse et d’action politique » (Stevi Jackson
et Sue Scott, « Sexual Skirmishes and Feminist Factions. Tuenty Five Years of Debate on Women and Sexuality »
Dans : Feminism and sexuality. A reader. Stevi Jackson et Sue Scott [éd.], Edinburgh University Press, 1996).

La thérapie comme outil politisant, donc.

En plus il me semble que le travail thérapeutique est un pas explicite vers le soin et ’amour de soi-méme,
ce qui est généralement tabou pour les femmes prises dans le systéme du sacrifice de soi altruiste et, de facon
différente, pour ces couillus d’anarchistes durs et autonomes.

29



L’égalité bisexuelle

Cet outil sera probablement considéré par la plupart des gens comme fou et irréalisable car 'orientation
sexuelle est percue quasi automatiquement comme étant « naturelle » et inchangeable. On est tout simplement
hétéro ou homo ou bi.

Pourtant, autant au niveau psycho-social que politique, on peut contester cette perception. L’humain me
semble avant tout pan-érotique, pluriforme et pas spécialement fixé de nature. La dimension sexuelle, érotique
et affective est dynamique et potentielle. La meilleure preuve est pour moi le choix lesbien des féministes des
années soixante-dix, quatre-vingt. Des femmes se sont mises a réfléchir sur le féminisme, ont commencé a
partager de plus en plus d’aspects de vie avec d’autres femmes et, évidemment, sont tombées amoureuses de
femmes tandis qu’avant elles étaient exclusivement hétérosexuelles. Des hétérosexuelles sont devenues des
lesbiennes ou des bisexuelles. Cela me prouve vraiment que 'orientation sexuelle est changeable, non fixée.

Mais pourquoi? Pourquoi devrais-je essayer de changer mon orientation sexuelle ? Qu’y a-t-il de probléma-
tique ?

Ma critique la plus claire envers le phénomeéne d’orientation sexuelle hétérosexiste est que :

1. il est limitant car il emprisonne les sentiments. En cela il me semble peu anarchiste; 2. il renforce le
conditionnement genré.

L’existence des hétéros, des homos et méme des bi-e-s dépend de I'existence des genres masculin et féminin.
Une société libertaire est constituée idéalement d’individu-e-s qui se développent librement et qui « choisissent »
librement dans une palette d’attitudes, de comportements, de sentiments, de pensées. Maintenant, une personne
est faite homme ou femme selon certaines caractéristiques biologiques. Dans une société idéale, ce qui est percu
comme le sexe biologique aura aussi peu d’importance ou de pertinence que la couleur de peau, I'dge, la taille, le
poids;

3. il est une défense efficace du patriarcat.

De l'expérience de certaines femmes bisexuelles, il ressort que leurs rapports avec des femmes les rendent
plus puissantes dans les relations hétérosexuelles. Elles apprennent a percevoir leurs propres conditionnements
et a y travailler (par exemple en prenant plus de place, en arrétant de se sacrifier, en étant assertives au niveau
de la communication...). Ce n’est pas pour rien que le féminisme a mené beaucoup de femmes vers une pratique
lesbienne, le patriarcat implique qu’en tant que femme individuelle dans une relation avec un homme individuel
on se trouve dans une structure de pouvoir inégalitaire.

Quant aux hommes, le chemin est évidemment autre. Développer des rapports tendres, amoureux, sexuels
avec d’autres hommes peut faire comprendre a quel point leurs relations hétérosexuelles sont dominantes et
inégales. L’égalité bisexuelle peut faire prendre conscience aux hommes que le sexisme est bien la et que les
rapports entre hommes sont froids, superficiels et durs.

Mon plaidoyer pour une bisexualité recherchée va plus loin que le fait de baiser avec des femmes et des
hommes. C’est une tentative de rendre les rapports avec femmes et hommes plus complets, variés et riches. Afin
d’apprendre a détruire les roles genrés. Afin de reconnaitre, de déconstruire et de transformer les structures de
pouvoir entre hommes et femmes. Vers la réelle liberté pour tout-e-s.

Relations libres

Je suppose que cette idée est connue. Il s’agit de gérer de facon non possessive, non exclusive I’'amour,
le sentiment amoureusx, la tendresse, 'intimité et la sexualité. Déja au début du XIXe siécle des anarchistes
promouvaient 'amour libre et aprés les années soixante-dix le théme est devenu populaire. Malheureusement
I'amour libre était synonyme de baise phallocrate et d’accés libre aux femmes. Les hommes se donnaient la liberté
de développer des relations avec d’autres femmes, mais reconnaissaient rarement ce méme droit pour «leurs»
copines. C’est pourquoi il est important que la recherche de relations libres se fasse avec soin et sensibilité. Peu
d’hommes sont capables spontanément de gérer cette liberté de facon positive, autant en ce qui concerne sa
propre liberté que celle de sa partenaire. Car les relations libres impliquent qu’on apprenne :

30



1. a gérer sa propre jalousie, possessivité, incertitude, peur d’abandon et a réellement désirer de facon
authentique et totale le bonheur, la liberté, le plaisir de sa partenaire;

2. a traiter de facon responsable les différentes personnes avec lesquelles on vit une histoire. Et ceci est
beaucoup plus difficile qu’on peut penser. Cela implique qu’on prenne en considération les différents désirs et
intéréts des autres et qu’on les traite avec soin et précaution.

Le lien entre relations libres et anarchisme est clair : il s’agit de renforcer et d’agrandir la liberté et 'indépen-
dance mutuelle. Par contre le lien avec la lutte antipatriarcale 'est moins et je ne pense pas que les féministes en
aient fait un point crucial.

Les relations libres brisent le mythe qu’on peut étre et qu’on sera tout pour un-e partenaire et vice-versa.
Elles impliquent une certaine humilité et un certain réalisme. En tant qu’individu-e on peut signifier et offrir
beaucoup mais d’autres le peuvent également. Les relations libres impliquent qu’on soit

honnéte et ouvert. Qu’on respecte la liberté de 'autre. Qu’on apprenne a gérer des conflits intérieurs et
extérieurs. Il s’agit donc de développer une non-monogamie responsable.

Les groupes hommes

Cet outil se situe beaucoup plus au niveau social ou collectif que les trois outils précédents. Un groupe
d’hommes peut étre un lieu ot les hommes travaillent ensemble a leur conditionnement genré et a leur domination
sur les femmes.

La premiére chose implique de prendre conscience a quel point on est masculin au lieu d’étre individu. On
apprend a partager des émotions, la tendresse, la tristesse, la douleur avec d’autres hommes. Ceci est rare car notre
éducation nous apprend a étre froid, distant et fort. Ce travail meéne vers un enrichissement, un élargissement
de la palette de comportements et d’attitudes. Il s’agit de se libérer de notre masculinité en tant que prison
afin de devenir pleinement individu et d’apprendre de ce que les femmes sont traditionnellement : silencieuses,
chaleureuses, affectueuses et précautionneuses. Apprendre a fermer sa gueule, a douter ouvertement, a écouter
les autres, a déconstruire son égocentrisme, a étre fragile.

Ceci doit mener a une deuxiéme phase, le travail anti-patriarcal. Il ne s’agit alors plus de libération du role
genré mais de lutte des femmes versus sa position de male dominant. Apprendre a changer son égocentrisme
et son insensibilité face aux autres. Prendre conscience des mécanismes patriarcaux a différents niveaux. Se
familiariser avec la réflexion féministe. Abandonner son anti-féminisme primaire. Assumer la responsabilité de
ses actes dominants afin de les changer radicalement.

Tout cela revient a rechercher d’autres pratiques d’hommes, c’est-a-dire des pratiques critiques et égalitaires.
Vu mon expérience, il me semble de plus en plus nécessaire que les groupes hommes agissent sous tutelle de
(groupes) féministes et qu’ils adoptent une politique de reddition de compte vis-a-vis de celles-ci.

Quant aux groupes femmes, une des meilleures preuves de leur utilité politique est la virulence des réactions
des hommes. Dés que des femmes veulent s’organiser de facon indépendante, solidaire, autogérée et revendiquée,
elles sont attaquées et accusées de mille « horreurs » (sexisme inversé, séparatisme, drague lesbienne...). Au
fond, les hommes ne supportent pas que les femmes puissent s’organiser, travailler, s’amuser, baiser... sans eux.
Les espaces femmes sont les centres autonomes et les squats autogérés du mouvement féministe. Et une des
premiéres tiches des hommes qui veulent lutter contre le patriarcat est d’étre publiquement solidaires de ces
initiatives non-mixtes féministes et des féministes en général.

Un groupe opprimant fera tout afin de diviser et régner. Tout mouvement de libération tente de rapprocher les
opprimé-e-s afin de construire plus de puissance individuelle et collective. Ceci tient également pour les femmes.

Initiatives mixtes

En général ca revient a étre alerte et conscient que le patriarcat se joue partout et quotidiennement. Les
espaces politiques sont des espaces masculins autant au niveau du nombre que de la forme ou du contenu.

31



Un théme important est celui de la parole. Les femmes se font interrompre, leurs paroles ne sont pas respectées
par les hommes lors de rencontres politiques. Souvent certains hommes sont considérés comme des autorités, ce
sont rarement des femmes. La place des hommes est dans la solidarité, le silence, I'espace laissé. En négatif, quoi.
Sinon on tombe rapidement dans des cercles vicieux ou de nouveau les hommes vont poser leur marque sur ce
qui se passe.

Des exemples d’outils de transformation politique pour des lieux alternatifs sont : créer un salon de thé au
lieu d’un café; proposer des groupes et musiques de femmes au lieu de hardcore superviril ; 'organisation de
débats, soirées, fétes antisexistes; la publication de brochures et d’affiches critiques; mettre a disposition des
serviettes hygiéniques et pas seulement des préservatifs; proposer des logements sur place pour celles qui ne
veulent pas rentrer seules; briser la gestion genrée des taches...

Il me semble qu’en mixité, une des principales taches en tant qu’homme est de briser la solidarité masculine,
institution essentielle pour le maintien de la domination des hommes sur les femmes. Croire que tout est possible
ensemble, en mixité, de fagon égalitaire est illusoire et fait preuve de manque de conscience de la profonde
emprise du patriarcat sur nos vies entiéres.

32



Anarchie ou patriarchie

Collectif des femmes, des féministes et des lesbiennes de Faction féministe lors des journées libertaires du 8, 9
et 10 mai 1998 a Lyon

Du 8 au 10 mai 1998 ont eu lieu des journées libertaires organisées par la librairie La Gryffe a Lyon. Ces
journées se voulaient une occasion de « faire le point sur le mouvement social, les formes de lutte, le mouvement
libertaire depuis mai 68 et de réfléchir aux moyens futurs pour agir sur le monde ». Ces «jours » ont en fait mis
en lumiére un paradoxe du mouvement libertaire.

La remise en question de la société dans son ensemble est limitée en réalité a la remise en question dans la
sphére « publique », seule considérée comme étant politique, et ne passe pas forcément, hélas, par une remise en
question de ce qui se passe dans la sphéere « privée », « personnelle » (autant a I'intérieur des groupes militants
qu’a la maison), pensée elle comme non politique, et méme non sociale. Comme si d’un c6té il y avait les
individu-e-s, dont la psychologie, les comportements et les relations étaient déterminés en dehors de la société,
des rapports sociaux, par leur «libre volonté », et de ’autre c6té les rapports sociaux, espéces d’abstractions
vides de tout sens puisque vides d’individu-e-s. Malgré une volonté d’ouverture dans I'organisation des «jours »
a la lutte anti-patriarcale, nous avons pourtant vécu un déni de ’oppression des femmes et une stigmatisation
du mouvement féministe non-mixte qui la dénonce. C’est ce qui a motivé la contestation féministe qui s’est
exprimée lors de assemblée pléniére, le dimanche aprés-midi.

Que s’est-il donc passé ? Vous avez dit violence institutionnelle ?!

Lors du débat sur «la violence institutionnelle en milieu militant », le vendredi, la question du pouvoir
masculin est trés vite abordée et nombre d’interventions de femmes tendent a démontrer que la « chefferie
militante » est exercée quasi systématiquement par des hommes. Ce probléme du pouvoir masculin, quand il
n’est pas nié (certain-e-s ont considéré que ces femmes détournaient le sujet) est justifié par quelques arguments
récurrents :

- La nécessité de la transmission et/ou du partage du savoir militant et politique, qui, implicitement, est
forcément détenu par les « militants formés », les « vieux militants », bref les leaders. Comme ces leaders sont a
99,9 % des hommes, ceci implique que ce serait des hommes exclusivement qui détiendraient le savoir, alors que
les femmes seraient « plus pratiques » [sic]. Mais pourquoi n’y a-t-il donc jamais de «vieilles militantes », de
«militantes formées » ?

- Le concept de servitude volontaire, qui dédouane les dominants (hommes, blancs, hétéros) de leur responsa-
bilité pour la reporter sur les dominé-e-s. L’oppression devient ainsi un probleme personnel, psychologique et
donc non social.

On voit ici comment, sur le sujet de I'oppression des femmes, nombre de libertaires prétendent que chaque
individu-e peut se constituer en dehors des rapports sociaux de sexe. Pourtant, ils ne nient pas que d’autres
rapports sociaux positionnent les individu-e-s les un-e-s par rapport aux autres.

- «Je suis libertaire, donc je suis antisexiste. » Mais quelle forme prend cette lutte antisexiste ? Sur 'extérieur,
quelles revendications ? A I'intérieur des groupes, quelle vigilance ? Et quelle remise en question personnelle ?
Les quelques actions qui peuvent étre menées témoignent surtout de la sphéere publique et ne sont jamais mises
en relation, n’intégrent pas les formes d’oppression de la sphére privée, dont les hommes libertaires bénéficient
aussi. Le concept féministe «le privé est politique » passe donc a la trappe.

La notion de sexisme et la lutte antisexiste telles qu’elles sont utilisées dans le mouvement libertaire, ne
rendent aucunement compte de I'existence du patriarcat, c’est-a-dire du rapport social de domination (et donc
d’oppression) du genre masculin sur le genre féminin. Ce sexisme, c’est la discrimination selon le sexe, rien de
plus : dans la société, il n’y a pas seulement discrimination selon le sexe, mais aussi asymétrie de position sociale
selon le sexe. Nous ne sommes pas assigné-e-s a la méme place hiérarchique dans la société. Cet antisexisme n’est

33



pas suffisant, car il ne prend en compte qu’une partie du probléme, et sert souvent a en masquer le fondement
méme. De fait cette lutte antisexiste n’admet pas - contrairement au féminisme - une oppression spécifique des
femmes par les hommes, oppression différente selon que les femmes soient lesbiennes, bi ou hétérosexuelles,
mais pense 'oppression seulement en terme d’aliénation, subie « également » par les hommes et les femmes!

La non-mixité femmes en accusation!

Vendredi soir, nous nous sommes heurtées a des réactions contre la non-mixité lors de la projection en
non-mixité de la vidéo < Chroniques féministes ». Ces discussions se sont poursuivies le lendemain lors du débat
en non-mixité sur I'anarchaféminisme.

Pendant ce débat, QUI ECRIVAIT L’HISTOIRE ?

« 1968 et apres, trente ans de mouvements sociaux », ou quatre « chefs historiques », aucune personne pour
exprimer I'expérience d’un des mouvements sociaux les plus importants de cette période : le mouvement de
libération des femmes. Nous pouvons penser que, méme si ce n’était pas intentionnel, il y avait dans cette
programmation une reproduction de la mise en marge des luttes des femmes.

Mais, c’est au cours du débat sur 'ordre patriarcal, samedi aprés-midi, que les réactions anti-féministes ont
été les plus violentes, et nous ont donc amenées a réagir : de notre point de vue féministe, il était impossible de
laisser passer un tel retour de baton. En effet, c’est 4 un PROCES et non a un débat auquel nous avons assisté.
Par sa forme méme, le débat est agressif, il s’agit d'une CONDAMNATION de nos pratiques de lutte :

- Utilisation d’exemples anecdotiques pour remettre en cause de facon générale les luttes féministes et
lesbiennes féministes.

- Des hommes utilisent la parole de femmes opposées a la non-mixité pour une fois de plus nous diviser, pour
cautionner leur anti-féminisme tout en se mettant- dans une position d’arbitre.

Ce débat a eu pour effet de nier notre engagement, la légitimité de notre réflexion et s’est clairement exprimée
la volonté de nous museler. Dénoncer et attaquer comme il a été fait la non-mixité femmes est aussi une facon
de supposer qu’une réelle mixité existe, or la mixité est un leurre : soit elle est quasi inexistante (monde du
travail, école des les premiéres orientations, organisations politiques, syndicales...), soit, les rares fois ou elle
existe, elle est inégalitaire, c’est-a-dire qu'une minorité d’hommes en est le centre, et que les femmes sont a
la périphérie, réduites a un role de spectatrices, un role de second ordre, soumises aux normes définies par
ces hommes et au pouvoir masculin dont ils sont les dépositaires. Ce primat acritique accordé a la mixité nie
également la nécessité pour les opprimées de s’auto-organi-ser contre leur oppression et leurs oppresseurs...
Que les opprimées deviennent sujets de leurs luttes est pourtant un principe libertaire ; il parait alors impossible
et inutile pour beaucoup d’entre nous de prendre la parole pour une justification qui n’a pas lieu d’étre : la
maniére dont s’est déroulé le débat illustre les rapports de pouvoir qui se créent dans un cadre mixte, bien mieux
que n’importe quel argumentaire. Alors que les hommes se plaignent d’étre exclus par la non-mixité femmes,
lorsqu’ils ont 'occasion de travailler en mixité sur le théme «1’ordre patriarcal », ils détournent le débat en
lorientant et en le limitant a une accusation de la non-mixité... Cela démontre bien la nécessité de réunion
non-mixte femmes pour VRAIMENT travailler CONTRE I'ordre patriarcal!

Nous décidons en conséquence d’agir collectivement pour préparer une action lors du dernier débat du
dimanche concernant «le futur du mouvement libertaire ». C’était pour nous ’occasion de contester les pouvoirs
en place : celui des hommes, celui des chefs.

Quel futur libertaire pour le mouvement libertaire ?

Des intervenants hommes se succédent pour énoncer les versions officielles de 'histoire, la politique et la
stratégie de leurs organisations.

Aucune femme, aucune lesbienne a I’horizon de I'histoire. Notre premiére action : pancartes « VIOLENCE
SEXISTE » et une banderole interrogeant « EST-CE UNE REUNION NON-MIXTE? » ainsi que des panneaux
a 'humour grincant mais néanmoins réaliste. Il s’agissait de présenter, de fagon simplifiée pour des raisons
matérielles, un décodage en simultané des discours dominants et de leurs fonctionnements. Une autre pancarte
«AVEC TOI, AVEC NOUS » s’adressait aux femmes critiquant la non-mixité. Malgré quelques remarques
provoquées par notre présence (qui bien que silencieuse est éloquente), le débat continue comme si nous
n’existions pas. Nous sommes rendues invisibles comme la situation des femmes, des lesbiennes et de leurs luttes
I'est aussi.

34



Notre deuxieme action : notre déplacement de la périphérie au centre de la salle. Il s’agissait pour nous de
prendre place au sein de 'espace publique de maniére offensive et choisie. Nous sommes rejointes dans notre
initiative par d’autres femmes présentes dans la salle. Si nous parlions entre nous, c¢’était pour rendre visible
le fait que dans le « général » les hommes parlent entre eux. La tension monte et on nous crie : « sectaires »,
«fascistes », « pauv’connes », «lesbiennes ». En outre, on nous accuse de manipulation a I'intérieur de notre
groupe, de soi-disant refus de communication et de sectarisme. Il s’agit 1a de mécanismes classiques du pouvoir,
utilisés par les dominants pour maintenir et réaffirmer leur domination : nous retourner tout simplement les
critiques que nous leur avons adressées. La plupart des hommes libertaires refusent de s’inclure dans le groupe
des oppresseurs alors qu’admettre cette réalité est pourtant le seul point de départ qui pourrait leur permettre une
remise en cause de ce role et de leur participation a la reconduction du patriarcat. Enfin, certain-e-s stigmatisent
notre soi-disante « volonté de saboter le débat» et regrettent donc que le débat sur ’avenir du mouvement
libertaire n’ait pu se dérouler « normalement ». Il va de soi que nous regrettons, quant a nous, que certains
autres débats (notamment celui sur le patriarcat) n’aient pu se dérouler non plus « normalement ». D’autre part,
notre intention était, notamment, de faire prendre en compte, dans le débat, la question de la place des luttes
féministes dans ’avenir du mouvement libertaire. Notre intervention était donc en plein dans le vif du sujet.

Une action profondément libertaire.

Cette action avait a la base une motivation commune, mais son déroulement était complétement spontané,
ainsi que la démarche des femmes qui nous ont rejointes et était entiérement dépendante des réactions du public.
Elle aurait pu tourner tout a fait autrement. Notre action féministe per-met de soulever de nombreux débats sur
les engagements et les pratiques libertaires :

- La réflexion sur la domination masculine, sur I'oppression des femmes et sur la lesbophobie n’est-elle pas un
travail individuel et collectif de toutes et tous ? En fait, que signifie la demande d’explications ou de justifications
adressée systématiquement aux féministes ?

- Comment penser I’articulation des diverses luttes dont aucune n’est une question « spécifique » ? Nous ne
refusons pas seulement toute hiérarchisation des luttes mais nous considérons qu’une vision transversale de la
réalité sociale et politique est nécessaire.

- Comment penser le rapport individu-e / rapports sociaux ? Quels liens entre personnel et politique ? Comment
sont produites / reproduites dans I'espace privé ou personnel les relations collectives ? Comment I'individu-e, le
sujet individuel s’implique-t-il dans une société construite en catégories et classes inégales ?

Et toujours, Féministes tant qu’il le faudra!

Collectif des femmes, des féministes et des lesbiennes de 'action féministe lors des journées libertaires du 8,9
et 10 mai 1998 a Lyon

[Ce texte a été écrit par le collectif féministe qui s’est constitué pour intervenir lors des journées anniversaires
de la librairie libertaire La Gryffe (8, 9 et 10 mai 1998). Il fait suite a la réaction antiféministe exprimée pendant
ces journées et les mois qui suivront. Il a été publié une premiére fois en octobre 1998 dans le n° 11 de la revue
de la librairie (La Griffe), mais suivi d’un texte-réponse dans le méme numéro par «les chefs » ; ceux-la mémes
que dénoncera plus tard Léo dans «De la malerie... » (cf. plus loin dans 'ouvrage).

Une seconde impression d’Anarchie ou... aura lieu fin 1999 a I'occasion de la publication de la brochure Le
Grief - du rififi a la librairie libertaire La Gryffe. Cette brochure, auto-éditée en photocopiage, est une réponse aux
décisions de la librairie concernant : la « non-intégration » de Corinne, «’auto-exclusion » de Léo et I'injonction
a choisir son camp faite a Fabienne, Céline et Sam.

Bien que n’étant pas un texte de Léo, nous avons souhaité le reproduire pour deux raisons majeures : son
contenu radical et critique toujours trés actuel et I'introduction qu’il permet quant aux textes de Léo qui suivront
dans cet ouvrage.

Les «journées La Gryffe » auront cristallisé les positions réactionnaires des anarchistes vis-a-vis des féministes
et leurs contradictions, tant théoriques que pratiques. Elles restent encore aujourd’hui une illustration de
I'antiféminisme des anarchistes; voir a ce sujet I’analyse faite récemment par Francis Dupuis-Deri (« L’anarchisme
face au féminisme - comparaison France-Québec ») dans Le sexe du militantisme, sous la direction d’Olivier
Fillieule et Patricia Roux (éd. Sciences po. Les presses, 2009).]

35



De I'indignation des mecs anars... en général

[Deux textes auto-diffusés suite aux journées libertaires organisées par la librairie lyonnaise La Gryffe]

Les journées libertaires de La Gryffe ont permis d’assister a un éniéme remake de Anti-sexisme «bonne
conscience » - le retour (de baton). Non seulement les débats sur les rapports femmes-hommes ont été marqués
par un refus systématique de la part des mecs d’entendre les critiques féministes libertaires dans toute leur
ampleur mais en plus les critiques réactionnaires ont vite fait surface, distinguant les « bonnes» féministes
libertaires des « mauvaises » - divisons pour mieux régner. Résultat : les mecs se sont évités toute remise en
cause, bénéficient encore une fois de leur place de dominants et font payer les féministes qui se sont opposées a
leur pouvoir.

Quelques faits qui ont 4 mon avis mené a ’action symbolique et libertaire des féministes :

- Lors du débat sur le pouvoir en milieu militant (animé par Philippe Coutant) une premiére discussion a eu
lieu sur le machisme et la domination masculine. Si ce débat avait débuté par une remise en cause des hommes,
il a rapidement glissé vers une critique du féminisme et des féministes. En effet, plusieurs hommes ont affirmé
qu’il ne fallait pas se limiter au patriarcat (comme si ceci était le propos des anarcha-féministes) car il y avait
également d’autres oppressions et que de toute facon le pouvoir était une chose diffuse donc on ne pouvait
cibler ses critiques sur les hommes concrets, et finalement que les féministes agissaient quelques fois de fagcon
terroriste et culpabilisante vis-a-vis des mecs. Malgré un début intéressant, une remise en cause du pouvoir male
en milieu militant n’a pas eu lieu.

- Le débat sur I'ordre patriarcal n’a lui non plus pas abordé le pouvoir male en général et en milieu libertaire,
car plusieurs hommes et femmes ont demandé aux féministes luttant en non-mixité d’expliquer, de réexpliquer
et de justifier leur mode d’action. Plusieurs personnes ont pendant une heure et demie accepté d’expliquer
pourquoi la non-mixité femmes leur semblait indispensable a la lutte féministe. Le climat général était, 4 mes
yeux, a la critique de la non-mixité et non des hommes et de la domination masculine - ce qui est effarant pour
un débat sur Pordre patriarcal.

- Lors de ce débat un homme a violemment interrompu une femme voulant intervenir sur la non-mixité sans
que celui-ci ait été collectivement remis a sa place voire viré.

- Vers la fin du débat, une féministe libertaire a plusieurs fois posé quelle voulait enfin aborder le théme de
Pordre patriarcal mais cette demande a recu une fin de non-recevoir majoritaire, ce qui revenait de fait a un
refus d’aborder I'ordre patriarcal.

Tandis que plusieurs débats auraient pu aborder le patriarcat, force est de constater que les libertaires n’ont
pas voulu remettre en cause la domination masculine. Il me semble donc logique et réjouissant qu’une vingtaine
de féministes ont décidé lors du débat final sur le mouvement libertaire d’intervenir non-verbalement pour
dénoncer le silence complaisant des anars concernant 'oppression que subissent les femmes.

De nouveau, les libertaires n’ont pas voulu entendre les critiques anarcha-féministes, ont refusé de s’interroger
sur leur propre participation active a I'oppression des femmes et ont préféré s’indigner comme des bons cathos
dérangés en pleine messe : « Ces féministes sont des lesbiennes (!), des séparatistes, des manipulées, des maoistes
voire des fascistes. » Un mec m’a méme sorti que si cela se passait dans un événement qu’il avait co-organisé, il
aurait fait intervenir le service d’ordre pour virer ces saboteuses a coup de batte de base-ball si nécessaire. En
gros, il a été considéré intolérable que des anarcha-féministes dénoncent 'oppression des femmes, et surtout de
cette facon-la. « Car si on peut comprendre les motifs (et encore, il y a mieux a faire ailleurs, 1a-bas, plus loin!),
on ne peut tolérer ces méthodes.» Ah, pauvres féministes, vous avez beaucoup a apprendre ! Heureusement que
les vrais anars sont 1a pour vous guider!

Quel pathos! Quelle pathétique indignation! On aurait presque pensé étre au PS pendant une action libertaire
contre le racisme étatique et I’expulsion des sans-papiers. Les mémes gestes, la méme autosuffisance, le méme

36



refus d’ouvrir les yeux, le méme renfermement sur soi, la méme absence totale de recul autocritique. Mais
ce qui m’a le plus dégoiité ce sont les rationalisations complaisantes qui ont suivi. Trés vite les libertaires
se sont découverts libéraux en pronant la diversité et la tolérance au lieu de la lutte contre toutes formes de
domination. Les mecs ont oublié toute conscience de genre, de leur position de dominant et se sont permis de
critiquer de facon paternaliste et méprisante la lutte des féministes libertaires. Certains ont affirmé que cette
intervention n’était pas a 'intention des mecs mais dirigée contre les femmes - quel détournement majestueux !
D’autres l'ont qualifiée de primitive, d’agression violente, d’acte de guerre, de logique de secte et, horreur,
de com-mu-nau-ta-risme ! Mais ne soyons pas trop négatifs, aucun anar ne semble avoir traité ces féministes
libertaires de malbaisées. La lutte anti-patriarcale avance a petits pas...

Cette intervention collective aura, entre autre, fait passer le message qu’il y a des problémes trés importants
au sein du mouvement libertaire sur le plan des rapports femmes-hommes et aura permis de voir ou en était la
majorité des libertaires. Cela m’a réjoui de voir que quelques hommes ont soutenu (et soutiennent toujours)
publiquement cette intervention et ont ainsi brisé a un instant important la solidarité masculine. Ce soutien
sans « oui, mais» ou «il aurait fallu » me fait espérer que des hommes peuvent a certains moments capter les
rapports de pouvoir entre femmes et hommes, et prendre position contre la domination omniprésente sans se
cacher sous des nuances, rationalisations ou excuses. Mais ces quelques points positifs ne changent rien au fait
que les hommes libertaires sont largement réactionnaires quand il s’agit de remettre en cause (leur participation
a) la domination et I'oppression des femmes, et cela confirme malheureusement ce que chante Brigitte Fontaine :
«Quand il s’agit des femmes, il n’y a pas d’hommes de gauche. ».

Dans son commentaire sur les journées libertaires, Gile (Paris) réagit a certains propos auxquels je désire
répondre.

«Dans les débats mixtes, une nouvelle donne (ou presque) pour les garcons serait de se taire ou éventuellement
de ne faire que répéter des arguments féministes. [...] Il est important que les hommes développent leur propre
réflexion et luttent comme I'ont fait et le font les féministes. »

Il me semble que les hommes sont (plus que) libres de leur actes et paroles, mais qu’en tant que libertaires ils
s’engagent contre toute forme de domination, donc la domination masculine contre les femmes. Si dans un débat
ces mémes libertaires tiennent des propos sexistes ou ne reconnaissent pas dans toute son ampleur la domination
patriarcale, il est normal que des féministes ou d’autres font remarquer leur incohérence et dénoncent leur
complaisance envers leur position de pouvoir. Et pourquoi un homme ne ferait-il que « répéter » les arguments
féministes ? Un homme serait-il incapable de reconnaitre la pertinence et la justesse des arguments féministes et
de les faire siens - de sa place ? Et quelle pertinence peut avoir la propre réflexion des dominants - comparée a la
pertinence de la parole et réflexion des dominées elles-mémes ?

Quand j’ai dit que le fait d’évoquer d’autres formes d’oppression lors d’une discussion sur le pouvoir des
hommes, participe a la minimalisation et invisibilisation du patriarcat, je ne nie pas I'existence d’autres axes
de domination. De fait, et cela a été confirmé dans le débat sur le pouvoir en milieu militant, évoquer d’autres
formes d’oppression sert majoritairement a ne pas se concentrer sur une forme d’oppression rarement adressée
de facon ouverte et intégre.

De méme, lorsque j’ai critiqué la notion d’aliénation (appliquée aux hommes) et le fonctionnement des groupes
hommes, je ne I'ai pas fait comme le présente Gile, c’est a dire d’une fagon bien réductrice. Ce que j affirme c’est
que les deux éléments me semblent participer actuellement a :

1 une analyse symétrique des rapports sociaux de sexe qui, en effet, nie I'oppression que subissent les femmes
(cf. 1a critique des féministes des journées libertaires dans leur tract).

2 une motivation égocentrique pour combattre le patriarcat basée sur le bien-étre des dominants, au détriment
d’une motivation altruiste politique basée sur la liberté des dominées.

Actuellement, la majorité des hommes luttant contre le patriarcat me semble en effet avoir besoin d’une
motivation égocentrique (épanouissement de soi, meilleurs rapports entre hommes) afin de s’engager. Il leur
semble souvent impossible de lutter prioritairement en fonction de la liberté des femmes : pourtant il me semble
que cela est bien possible et que notre solidarité avec les féministes peut s’exprimer dans le soutien actif de leurs
initiatives et dans une lutte directe contre la domination des hommes (dont la nétre). Je ne nie pas l'utilité de ce

37



travail général sur soi mais, pour I'instant, les hommes semblent rester coincés la-dedans - au détriment d’'un
travail directement utile aux féministes et femmes en général.

C’est dans ce constat de blocage égocentrique sur soi et les autres hommes qu’il me semble en effet de plus en
plus nécessaire que les groupes hommes anti-patriarcaux établissent des liens de reddition de compte avec des
groupes féministes existants. Ce droit de regard des féministes libertaires sur les activités de ces hommes me
semble un élément utile afin de réaliser un travail anti-patriarcal digne de ce nom. Contrairement a ce qu’affirme
Gile, cela n’implique aucunement que les hommes parlent au nom des femmes. Les groupes hommes peuvent
choisir ces groupes en fonction d’affinités politiques communes. Cela n’équivaut pas a une subordination mais a
une prise de conscience de la place structurelle opposée et asymétrique des hommes et des femmes et la nécessité
d’agir en fonction des intéréts et buts définis par les sujets de la lutte anti-patriarcale, les femmes féministes.
Que dirais-tu, Gile, si des féministes libertaires affirmaient que la reddition de compte est nécessaire pour éviter
la dérive des groupes hommes? Les traiter d’autoritaires, de fausses libertaires, de trotskistes anglaises ?

Malgré son soutien affirmé au féminisme, Gile ne s’empéche pas de pointer du doigt les différences entre
féministes, et de faire sous-entendre que les féministes de ’action des journées libertaires développeraient des
stratégies de rupture et seraient des inconditionnelles de la non-mixité. Et d’affirmer ’extréme nouveauté qu’il
faudrait débattre ensemble en mixité - sans réaffirmer par contre '’extréme inégalité de la mixité actuelle. Comme
si les féministes libertaires de I’action ne désiraient pas discuter et agir en mixité égalitaire. Lui aussi lance
finalement le pavé (bien emballé) contre des féministes et non contre ces hommes qui, réunion apres réunion,
débat aprés débat, attaquent les féministes et refusent de se remettre en cause. Quelles que soient ses bonnes
intentions, fait est de constater qu’il donne des conseils a des féministes et épargne les hommes libertaires -
premiers responsables de 'oppression des femmes dans le milieu libertaire.

38



Liberalisme libertaire et anarchaféminisme :
quelques élements de réflexion

Article refusé a la publication en décembre 1998 lors de la préparation du n°12 de La Griffe et également
refusé a la diffusion au sein de la librairie. Il a été diffusé via internet par Léo. Il a ensuite été repris dans la
revue suisse Flagrant délit n° 9, puis, la revue néerlandaise De Moker en mars 1999. Il servira de prétexte a
I'exclusion de Léo du collectif de la librairie. Il sera a nouveau publié dans la brochure Le Grief - du riff a la
librairie libertaire La Gryffe en septembre 1999.]

Cet article a été écrit dans un contexte précis. En tant que membre de la librairie libertaire lyonnaise La Gryffe,
j'al coorganisé trois jours de discussion en mai 1998 « Trois jours pour le grand soir ». Durant ces journées de
nombreux débats ont eu lieu dont quelques-uns sur la question des rapports sociaux de sexe. Lors du débat de
cléture une trentaine de féministes ont protesté contre le déroulement de ces journées dénongant le sexisme
du mouvement libertaire et I'impossibilité de discuter réellement de la domination masculine - en général et
dans le milieu libertaire. Suite a la publication par ces féministes d’un texte exposant les motivations de cette
action anarcha-féministe!, quatre hommes de La Gryffe ont écrit un texte-réponse « Anarchie et mouvement des
femmes? ». L’article ci-dessous s’appuie sur cet article pour analyser un phénomeéne d’ordre général : les hommes,
se croyant le centre du monde, agissent, pensent et écrivent sans tenir compte de leur statut de dominant, donc
sans tenir compte du fait qu’ils font partie d’un groupe social construit qu’est la classe sexuelle des hommes.
Ainsi, ils se croient universels tandis qu’ils sont dominants et ils nient de fait la critique féministe des rapports
sociaux de sexe. Ceci me semble incompatible avec toute revendication d’ordre égalitaire et libertaire c’est-a-dire
opposée a toute forme de domination et d’exploitation, qu’il s’agisse de racisme, de lesbophobie et homophobie,
de sexisme, de capitalisme...

Face aux revendications féministes le mouvement libertaire met en oeuvre différentes stratégies de défense
du statu quo male. Si la réaction prédominante envers les féministes est de I'ordre du déni, de la ridiculisation
et de la violence, une autre stratégie passe par un discours libéral®célébrant la diversité des points de vue.
La reconnaissance du bien fondé du féminisme se limite alors a un droit d’existence bien spécifique. Il me
semble important d’analyser quelle place les hommes libertaires laissent, octroient, donnent au féminisme et de
démontrer les fonctions réactionnaires du discours libéral -discours qui ne se limite pas au mouvement libertaire,
mai qui y est encore plus insupportable vu la volonté anarchiste de lutter contre toute forme de domination.

1 * Nous ne voulons rien de moins que la liberté compléte - la révolution sexuelle-sociale, la destruction créative de la triple domination
du patriarcat, de I’état et du capital. Comme si, & cet instant, I’anarchisme n’a pas d’autre choix que de devenir consciemment et activement
féministe - et comme I’anarchaféminisme consiste en un féminisme consciemment anarchiste - ou de cesser d’exister. Ce que nous demandons
n’est rien moins qu’une révolution totale, dont les formes inventent un futur dénué d’inégalité, de domination et de manque de respect pour
la variété individuelle - en bref une révolution féministe-anarchiste. Je crois que les femmes ont toujours su comment aller dans la direction
de la libération humaine;; il nous faut uniquement nous débarrasser des formes et maximes politiques males et nous concentrer sur notre
propre analyse anarchiste de femme. » (Kornegger Peggy, Anarchisme : la connexion féministe Zero Collective, Anarchisme / Feminism
dans Quiet Rumors, Dark Star, London)

2 Les deux textes ont été publiés dans la revue La Griffe n° 11.

3 Ce qui distingue le libéralisme de I'analyse libertaire, c’est que le premier ne remet pas en cause les dominations existantes et
prone une notion de «liberté» qui n’est pas sociale c’est-a-dire qui ne tient pas compte des autres lorsqu’il s’agit de réaliser sa liberté.
Contrairement au libéralisme qui est par définition répressif, 'analyse libertaire tente de conjuguer le souci de liberté avec le souci de justice
sociale.

39



Un premier élément formel exprime trés bien la négation de la position masculine de dominant. En effet, les
quatre hommes signataires développent tout au long du texte une position de neutralité, d’extériorité voire
d’objectivité via des « on», « C’était a nous », «la difficulté de nous réunir », «il ne nous ». Le texte n’exprime
quasi nulle part la position située des auteurs : aucune référence n’est faite a leur statut dominant d’hommes.
Cette position bien particuliere de dominants est donc invisibilisée tandis qu’elle est la condition préalable
pour que des hommes puissent développer un discours célébrant la diversité. En effet, ce que des dominants
peuvent percevoir comme diversité de perspectives est vécue par des dominées comme absence de liberté et de
réelle diversité. Ce n’est donc pas pour rien que le «on» neutre, ou le « nous » pluriel, traversent ce texte : ils
expriment 'aveuglement de ces hommes face a leur particularité, spécificité de dominants et, du coup, face aux
dominations que subissent les femmes.

Si ces hommes ne se posent pas comme dominants, ils le sont pourtant bien - de la méme fagon que moi-méme.
Nous bénéficions de la domination masculine qui structure toute notre société et la perpétuons souvent activement
a travers nos prises de parole, regards, comportements... Notre vie est plus agréable grace a exploitation des
femmes (par exemples leurs services domestiques, relationnels, communicatifs) et nos choix sont plus grands
gréce a la restriction des choix des femmes (par exemple la prise en charge par les femmes du travail domestique
et d’élevage des enfants étant la condition de notre épanouissement scolaire, professionnel et militant).

Pourtant ces hommes empruntent un chemin différent des proféministes* en choisissant d’invisibiliser leur
statut de dominants et de nier la nature profondément sociopolitique de la domination masculine en développant
ce discours :

«Les journées libertaires étaient ouvertes, sans exclusive (comme le veut le projet de la Gryffe), a toutes
les composantes et points de vue du mouvement libertaire. Or certains d’entre eux considerent les luttes des
femmes comme secondaires ou ne per¢oivent pas I'importance de leurs enjeux. D’autres, plus affirmés encore,
dénoncent le féminisme, considérent, de leur point de vue, que le féminisme s’enferme dans une impasse sectaire
et particulariste qui s’oppose a une remise en cause de 'ordre social et, finalement, a la libération des femmes.
C’est comme ¢a. Tous ces points de vue contribuent également & composer le mouvement libertaire. [...] »°

Ce discours est un discours libéral et non libertaire & mes yeux car il reconnait une méme valeur a des pensées
qui s’opposent a la domination et I’exploitation des femmes qu’a des pensées qui nient ou invisibilisent cette
domination. Il ne me semble pas nécessaire de démontrer que le mouvement libertaire a connu et connait des
tendances antisémites, misogynes, révisionnistes et qu’il est nécessaire de lutter contre ces tendances® de la
méme facon qu’il faut lutter contre ’antisémitisme, la misogynie ou le révisionnisme de notre société occidentale.
Pourtant c’est bien 'opposé que défendent ces hommes en ce qui concerne le féminisme. Le féminisme est
selon eux l’expression d’un point de vue, d’'un courant de pensée comme le sont par exemple ’anarchisme
anti-organisationnel, I'individualisme libertaire, I’anarcho-syndicalisme et il mériterait la méme considération
que Panti-féminisme de certains anarchistes.

J’ai quelques difficultés a comprendre ce qui fonde cette catégorisation : qu’est-ce qui permet de ranger le
féminisme parmi les différentes tendances libertaires et non parmi ces exigences minimales politiques que sont
I'antiracisme, la lutte contre I'antisémitisme ou la lutte contre le capitalisme ? A mon avis aucun raisonnement
ne peut justifier ceci et seule la non-reconnaissance de sa position de dominant permet de dépolitiser a ce point
les analyses féministes libertaires, de délégitimer les actions féministes libertaires et de rationaliser ainsi la
défense de ses intéréts de male. Car c’est bien de cela qu’il s’agit selon moi. Célébrer une certaine diversité tant
qu’elle ne remet pas en cause les auteurs en tant qu’hommes bénéficiaires d’un systéme d’exploitation.

De plus cette célébration de la diversité est toute relative car elle se limite aux discours et ne concerne
aucunement la mise en ceuvre de ces discours. Car I’application concréte toucherait aux intéréts concrets des

4 Ceux-ci intégrent dans leur réflexion et action la critique féministe des rapports sociaux de sexe et 'appliquent dans leur lutte
contre I'oppression sexiste a travers la notion de accountability c’est-a-dire la création de liens de reddition de compte avec des (collectifs)
féministes -sujets premiers de la lutte pour la libération des femmes.

5 1l va de soi que plusieurs membres du collectif n’ont pas cette conception du projet de La Gryffe ni des journées libertaires et cela
s’est clairement exprimé par la participation et le soutien actif d’'une bonne partie de ses membres a I'action féministe libertaire.

¢ Pourtant, dans le n°13 de La Griffe, I'article « Proudhon et les contradictions du peuple » reprend le discours de la multiplicité
proudhonienne sans mentionner la misogynie et I'antisémitisme de Proudhon. Il s’agit 1a d’'un méme aveuglement face a certaines oppressions
considérées comme « secondaires »...

40



dominants - comme en témoigne l'intervention féministe lors des journées libertaires. De la méme fagon, les
pouvoirs en place dans notre société occidentale permettent une relative diversité des discours - voire I'expression
de critiques profondes de ce systéme - tant que ces discours restent des discours et ne sont pas appliqués afin de
transformer l'organisation concréte de la société, tant que les régles du jeu ne sont pas changées. « Pensez ce
que vous voulez, ex-primez-le, respectez les régles que nous fixons et tout est pour le mieux dans le meilleur des
mondes. » Comment doit-on articuler d’une part I’élaboration par les dominants d’une réglementation précise et
stricte des fonctionnements sociaux’ et d’autre part le fait qu’ils développent un discours libéral célébrant la
diversité ? Ce discours serait-il un décor derriére lequel une machinerie précise fonctionne broyant les unes au
bénéfice des autres?

Il me semble donc que I'enjeu fondamental derriere tous ces mots c’est la défense d’un statu quo méle. Le
refus d’une remise en cause personnelle et collective. Le refus d’une critique de soi en tant que dominant. Le
refus d’'un changement concret des fonctionnements au sein du milieu libertaire - au bénéfice des femmes et
non des hommes. C’est bien pour cela que les auteurs écrivent :

«Parce qu’ils tiennent a la totalité des rapports sociaux, a la totalité de 'ordre social ol nous vivons et aux
racines mémes de cet ordre, les rapports de domination inclus dans les rapports hommes / femmes, comme
tous les autres rapports de domination, ne peuvent pas étre résolus localement, a I'intérieur d’un collectif quel
qu’il soit (méme non-mixte paradoxalement). Se fixer pour objectif prioritaire de les résoudre a l'intérieur de
ce collectif est une tache absurde et impossible qui, au lieu de libérer, et en raison méme de son impossibilité,
multiplie au contraire, a la facon des groupements religieux, les instruments et les rapports d’oppression. »

Cela me rappelle le discours libéral face aux critiques de I’hé-térosexisme® et de la lesbo/homophobie : « Moi,
je ne suis pas homophobe. Les homos ont le droit de vivre leur vie... mais ils n’ont pas intérét a me toucher moi
ou mes enfants! Parce que moi, je ne suis pas un pédé! » On reconnait une domination sociale et en méme temps
on ne veut pas se savoir impliqué, touché, directement concerné voire co-responsable. Une réponse plus libertaire
- 4 mon avis - serait de se reconnaitre sexiste, hétérosexiste et de tenter de comprendre en quoi nous le sommes
et comment nous pouvons agir dessus - en écoutant les principales concernées, les féministes, les lesbiennes.
Comme ’écrit Fabienne dans son texte dans le numéro 12 de La Griffe, il y a un travail a faire, et cela commence
par la reconnaissance publique du probleme. Il nous faut travailler & une zone temporaire autonome de moindre
domination, au lieu de défendre de facon égoiste une zone permanente de non-lutte contre la domination.

N’est-ce pas paradoxal pour des anarchistes de nier a ce point toute possibilité d’expérience libératrice au sein
d’un collectif ou mouvement ? Ces expériences ont bien lieu concernant le pouvoir informel via la rotation des
taches, les tours de parole, le refus de mandats permanents. Pourquoi ne pourrait-on pas tenter des aujourd’hui
de transformer les rapports sociaux de sexe au sein de notre mouvement? Il ne s’agit pas, comme I’affirment de
facon bien réductrice les auteurs, d’en faire «’objectif prioritaire » mais d’en faire un objectif important parmi
d’autres. Et c’est bien cela que craignent ces hommes a mon avis : de devoir se poser des questions concrétes
sur leur comportement et attitude pour les changer en fonction de la liberté des autres; de devoir dépasser un
égoisme masculin pour aller vers les femmes et leurs revendications multiples de justice.

Plut6t que de dénoncer avec arrogance les soi-disant «fétichisme, communautarisme, séparatisme » des
anarcha-féministes, il s’agirait de percevoir le fétichisme masculin axé autour du pénis et des couilles - fétichisme
qui ressort par exemple a travers les multiples fantasmes de castration qui ne tardent pas a étre exprimés
lorsqu’on aborde les rapports femmes-hommes. De déconstruire le communautarisme masculin et sa solidarité
maéle au-dela des différences idéologiques. Cette solidarité male qui fait que les hommes font quasi toujours
front face aux femmes et au féminisme. Et un exemple concret confirme & mon avis que cette solidarité est un
enjeu important. J’ai souvent entendu des hommes libertaires exprimer leur rejet du « politiquement correct’® »
et revendiquer le droit a la blague sexiste, a 'insulte misogyne ou lesbophobe - au nom de la liberté d’expression.
Pourtant, 'enjeu n’est pas tant la liberté d’expression que la solidarité masculine : « L’humour (sexiste, raciste,

7 Que ce soit au niveau d’un couple, d’un collectif, d’un mouvement ou de la société.

8 L’hétérosexisme concerne I'obligation sociale a 'hétérosexualité. Il ne s’agit pas seulement de dénoncer la répression contre les
lesbiennes et les gays, mais de problématiser ’hétérosexualité comme une construction sociale au bénéfice des hommes.

¥ Faut-il rappeler que cette notion a été développée et popularisée par la droite américaine en réaction aux avancées concrétes faites
par les mouvements antiracistes, féministes ?

41



homo-lesbo-phobe...), dans I’adhésion qu’il sollicite, traduit les rapports de pouvoir entre groupes sociaux, et
par la-méme entre individu-e-s. »'°

La réponse libérale au féminisme réussit cet inversement qui consiste a particulariser une revendication de
justice et a invisibiliser un rapport de domination en posant comme neutre un état de fait injuste. Le but de
cet article est donc double. D’une part, démontrer a quel point le discours libéral sert les hommes libertaires
dans leur refus du féminisme dans sa globalité et transversalité. Il sert & enfermer I’analyse féministe dans
le champ des gotts et des couleurs. Il revient, concreétement, a mettre sur un pied d’égalité d’une part des
analyses qui attribuent la responsabilité des violences masculines conjugales contre les femmes a ces mémes
femmes (provocation, masochisme...) et d’autre part des analyses qui pergoivent ces violences comme un élément
de répression politique contre les femmes de la part de la classe des hommes. De facon ultime, il est une
apologie de la loi du plus fort!! pour laquelle la raison n’a pas lieu d’étre. D’autre part, il s’agit pour moi de
participer activement a ce que le féminisme ne soit plus considéré comme une perspective mais comme une
exigence minimale politique. Notre éducation de dominant est omniprésente et nous structure mais elle n’oblige
aucunement les hommes a perpétuer notre dominance individuelle au niveau relationnel ou collectif. Nous
avons la possibilité d’agir autrement, de s’ouvrir aux analyses et ressentis des féministes et de participer a leur
lutte contre le sexisme - lorsqu’elles le désirent. Nous pouvons lutter en mixité - voire en non-mixité!? - contre
le sexisme intériorisé ou institutionnel. Il suffit d’étre prét a rompre avec la défense égoiste de nos intéréts de
dominants et a rompre avec ces hommes autour de nous qui refusent de se remettre en cause.

10 Fabienne, dans le numéro 12 de La Griffe.

11 Le libéralisme n’est méme pas un relativisme ou postmodernisme car ceux-ci reconnaissent comme point de départ leur propre
perspective et situatedness et nient la possibilité méme d’un neutre ou extérieur

12 En évitant de tomber dans les écueils dé la majorité des groupe hommes qui consistent au mieux a devenir un groupe de développement
et d’enrichissement masculin, au pire un lieu réactionnaire contre les avancées féministes.

42



De la malerie a la Gryffe

[Cet article a été publié dans la brochure Le Grief en septembre 1998]

La librairie libertaire La Gryffe semble bénéficier d’une solide renommeée dans le milieu libertaire, voire
au-dela dit-on. Depuis vingt et un ans elle survit. Mais comment ? Que s’y passe-t-il derriére la facade ? Rien de
particulier. Un peu la méme chose qu’ailleurs dans la société francaise. Malgré son étiquette libertaire, elle ne
me semble plus trés différente ou en rupture avec le monde environnant comme j’ai pu le croire auparavant.
Naivement. Il y a avant tout, surtout et toujours les chefs. Pas des chefs avec des étiquettes de chefs bien str
puisque la librairie se veut libertaire, mais quand méme des chefs. Ils sont la depuis le début et ont réussia 'y
rester d’une facon plutdt que d’une autre. C’est leur passe-temps favori, un hobby comme il y en a tant d’autres.
Il y cultivent plusieurs fois par semaine leurs légumes libertaires. Et ils ont leurs petites habitudes. Un bon
saucisson et du pinard a midi et le pastis a ’heure de I'apéro. Ils sont satisfaits de leur jardin. Tout y est comme il
leur plait et ¢a tourne comme ¢a leur plait. Alors pas question que des petits jeunes et surtout des petites jeunes
y changent quelque chose. Pas question de se remettre en cause plus que pour la forme libertaire. C’est leur
jardin et si ¢a ne nous plait pas, on n’a qu’a aller voir ailleurs. C’est comme ¢a. Malheureusement tout ceci n’est
pas affiché a I'intérieur ou noté dans le cahier commun. Ca se devine, ¢a se pressent ou ¢a s’apprend a la dure. La
parole des uns compte plus que celle des autres surtout quand les autres ne sont pas masculins et hétérosexuels
et profs et 4gés. Les engagements ne comptent pas de la méme facon pour toutes et tous. Les décisions ne se
prennent pas quand les chefs ne sont pas la. Les régles inexistantes existent de temps en temps quand ¢a leur
sert. Mais pas question de tomber dans le légalisme, il faut pouvoir étre flexible selon le moment, selon I'intérét
en jeu. C’est ainsi que j’ai appris qu’il est interdit a La Gryffe d’exprimer sa solidarité et son soutien a une action
féministe libertaire critiquant la domination masculine lors des journées libertaires. Ca s’appelle du « sabotage »,
de la «rupture du contrat moral » méme si on était un des rares a avoir préparé ces fameuses journées. Par
contre, il est conseillé pour étre bien vu par les chefs de condamner publiquement en tant que membre de La
Gryffe cette méme intervention. De méme il est extrémement mal vu de critiquer ouvertement en réunion la
chefferie et les rapports de domination au sein du collectif. Car nous sommes tous égaux (¢a concerne aussi les
femmes bien sir, hein!). Ca ne se fait pas d’analyser et de critiquer k rapports de domination et d’exploitation
au sein du collectif Voyons. Ou comme I’exprimait si bien un des sous-chefs serviables « Il ne faut pas voir le
pouvoir partout!». Ca lui a valu beaucoup de reconnaissance de la part des chefs... il est bien aimé lui. Il en a de
la chance... Il est encore plus mal vu d’exprimer ses critiques par écrit et de les diffuser. Malgré I’accord explicite
de toutes les personnes présentes durant la réunion et ’'annonce dans la revue La Griffe de la disponibilité du
texte « Anarcha-féminisme et libéralisme libertaire » refusé de publication car il heurtait la sensibilité d’un chef,
mais publié sans aucun probleme dans des revues suisses ou néerlandaises, j’ai progressivement été prié d’aller
voir ailleurs. Dans une premiére étape un chef et un sous-chef ont

commencé a diffuser publiquement une lettre personnelle d’'une membre féministe du collectif. Cette lettre
m’avait été envoyée bien auparavant, un échange avait eu lieu entre elle et moi et histoire était close. Mais
dans I'intérét supérieur de la boutique, cette lettre a été photocopiée a des dizaines d’exemplaires et distribuée
publiquement. Sans autorisation de celle qui I’avait écrite. Et a des buts totalement autres que ceux pour lesquels
la lettre avait été écrite. Mais sans scrupules, chef et sous-chef ont continué a diffuser cette lettre tandis que son
auteure était en vacances... Courageux, non? A son retour, cette membre a de suite retiré cette lettre de la table
de diffusion et protesté contre cette utilisation abusive. Mais no problem, pas d’auto-exclusion, pas de mise en
retrait, pas de discussion, pas d’excuses. Ce que fait un chef est par définition au dessus de tout soupgon. Mais je
ne suis pas chef ou sous-chef, du coup la diffusion de mon texte a mené a ce qu’ils appellent ’auto-exclusion. Ca
non plus je ne connaissais pas. L’auto-exclusion. C’est probablement I’autogestion appliquée au licenciement
arbitraire. Ca plairait énormément aux PDG : « Madame vous vous étes auto-licenciée pour refus de soumission

43



servile!» Une lettre m’a donc été envoyée par le collectif mentionnant « Sans que personne ne se soit opposé
a cette décision, la majorité des présent-e-s a estimé que tu ne faisais plus partie du collectif », suivi d'un PS :
«peux-tu nous faire passer rapidement ton trousseau de clés? » Voila, c’est simple. Je me suis viré. Je suis le seul
et unique responsable de mon exclusion. Eux, les chefs et sous-chefs serviables n’y sont pour rien. Ils sont bien,
vraiment bien. Des anarchistes (donc pas possible qu’ils fassent quelques fois partie du probléme). Le probléme ?

IIs se servent des gens comme de la main d’ceuvre jetable. Ainsi a-t-on pu entendre lors d’une réunion un
des chefs dire «S., tu pourrais faire ca demain, de toute facon tu n’as rien de mieux a faire... » Et ca n’a choqué
personne, c’est passé inapercu. On se sert du vide existentiel des gens dans I'intérét supérieur de la boutique.
C’est cool. Et aprés on s’étonne qu’il y ait des libertaires qui ont envie de se foutre en air...

IIs aiment beaucoup que les femmes participent a leur boutique : ¢a fait bien. Par exemple, a la comptabilité.
Mais pas question qu’elles 'ouvrent trop ou qu’elles esperent étre écoutées et respectées. Surtout lorsqu’elles
parlent de ce qui les touche directement : le mépris et la violence de la part des hommes libertaires, en particulier
des chefs et sous-chefs du collectif. Ca ne se discute pas car comme I’écrivent ces joyeux lascars «les rapports de
domination inclus dans les rapports homme / femme comme tous les autres rapports de domination ne peuvent
pas étre résolus localement a I'intérieur d’un collectif quel qu’il soit.» Alors pourquoi en parler ? « Fermez vos
gueules et continuez a nous écouter. Non mais faut quand méme pas exagérer! Tu te rends compte elles veulent
qu’on se remette en cause. Nous, des anars expérimentés et tout. Pff... »

Alors on vire tout ce qui géne. Celui-ci on I'auto-exclue, celle-la on refuse de I'intégrer en inventant des
nouvelles regles d’intégration, les deux autres on leur demande de se désolidariser des autres et de nous lécher
les pieds plein de gratitude et celle-1a, on s’en fout. Elle vaut méme pas le temps d’en parler.

Et je ne parle méme pas de tout-e-s celles et ceux qui sont parti-e-s dégoiité-e-s aprés les journées libertaires -
dans le désintérét général...

Voila une bréve impression toute subjective de cette librairie «libertaire ». Je vous ai épargné le pire. Le
lynchage collectif, les insultes gratuites, le mépris et 'opportunisme, I’art de se taire, les coups par derriére et
bien d’autres techniques de fonctionnement nanars. Et ¢a revendique 'anarchisme, le refus de 'autorité et de
la domination. Ils me dégotitent profondément avec leurs airs satisfaits et indignés. Ces anars qui refusent de
prendre en compte leur classe sociale, blancheur, masculinité, hétérosexualité, age et surtout leur égoisme mais
qui savent par contre tres bien ce qu’est ’Anarchisme Pluriel et Diversifié ou tout-e-s ont le droit de s’exprimer,
de respirer et de participer également a un mouvement libertaire. Et aprés il y en a (les mémes) qui vont se
plaindre que les Noire-s, les Femmes, les Homos, les personnes issues de la classe ouvriére ne participent pas a
leurs jeujeux...

Pour finir en beauté, voici ce qu’un des sous-chefs voire futur chef affirme. Il lutte pour les sans-papiers. Mais
pas avec les sans-papiers, car «si tu bosses avec des sans-papiers, tu n’arrives a rien. Ca ne fait que foutre la
merde. » Ca promet pour la révolution.

Elle se fera sans moi cette révolution libertaire.

Je vous emmerde, chefs et sous-chefs «libertaires » enivrés par vos privileges.

44



La trahison proféministe



De la masculinité a 'anti-masculisme : penser
les rapport sociaux de sexe a partir d’'une
position sociale oppressive

[Cet article a été publié dans Nouvelles Questions Féministes, Vol. 21, n° 3, pp. 71-83, décembre 2002]

Dans cet article, je propose une réflexion sur la maniére dont les chercheurs-hommes engagés dans la lutte
contre I'oppression des femmes par les hommes peuvent optimiser leur efficacité politique et scientifique dans
I'analyse des rapports sociaux de sexe!.

En effet, lorsqu’ils prétendent produire des analyses non-biaisées et pertinentes, ils sont confrontés a une
double difficulté : d’'une part comprendre pleinement des analyses féministes qui désignent leur existence
comme source permanente d’oppression des femmes; d’autre part apprendre a gérer les conflits intérieurs qui en
découlent de facon a leur permettre un regard productif, impliqué autant que distancié, sur leur construction et
leur action oppressives. L’étude des rapports sociaux de sexe pose avec insistance la question du lien entre sujet
connaissant et objet de recherche : en raison de 'ancrage identitaire, affectif, sexuel et corporel qu'engendre
l'organisation spécifique des rapports sociaux de sexe, tout questionnement politique et théorique implique que
les chercheurs-hommes engagés réévaluent leur construction et leur vécu personnels. En tant que membres du
groupe oppresseur, ils doivent apprendre que leur subjectivité est structurée par la position masculine, c’est-a-dire
par le fait qu’ils bénéficient de richesses matérielles, de libertés sociales, de qualités de vie et de représentations
androcentriques dans la mesure méme ou ils oppriment les femmes. Les chercheurs-hommes engagés doivent
alors, pour produire des analyses non-biaisées et pertinentes, élaborer une conscience anti-mas-culiniste? : une
conscience de leur structuration subjective particuliére en tant qu’oppresseur, ainsi que la conscience qu’il leur
faut développer des facons de saisir pleinement les conséquences de cette structuration pour ne pas reproduire
des biais masculinistes. La question centrale émergeant d’une telle conscience est la suivante : de quelle fagon la
position dominante produite par I’action oppressive structure-t-elle le rapport épistémologique au sujet méme
des rapports sociaux de sexe? Autrement dit, de quelle facon les analyses sur les rapports sociaux de sexe
sont-elles influencées, voire limitées, par appartenance des chercheurs-hommes engagés au groupe social des
hommes ?

Analyse des rapports sociaux de sexe : le décalage genré

Plusieurs chercheures féministes ont pensé le lien entre la position sociale des femmes et ’analyse féministe
des rapports sociaux de sexe. Christine Delphy écrit ainsi des 1975 : « L’oppression est une conceptualisation
possible d’une situation donnée; et cette conceptualisation ne peut provenir que d’un point de vue, c’est-a-dire
d’une place précise dans cette condition : celle d’opprimé » (1998 : 281). Pourtant, peu de chercheurs-hommes
engagés ont tenu compte de cet aspect. Au mieux le prennent-ils en compte de facon sélective, rappelant une
certaine idée différentialiste de la complémentarité : les hommes seraient moins bien placés pour penser le

1 Cet article est basé sur mon mémoire de DEA (2001). Je tiens a remercier toutes les personnes m’ayant aidé & mieux développer
cette réflexion, en particulier Christine Delphy, Marie-Josephe Dhavernas-Lévy, Sandrine Durand, Judith Ezekiel, Francoise Guille-maut,
Rose-Marie Lagrave, Corinne Monnet, Sandrine Pariat, Patricia Roux et Martine Schutz-Samson.

% La notion de masculinisme a été introduite en France par Michéle Le Deeuff : « Ce particularisme, qui non seulement n’envisage que
Ihistoire ou la vie sociale des hommes, mais encore double cette limitation d’une affirmation (il n’y a qu’eux qui comptent, et leur point de
vue) » (1989 : 55). J’entends par « masculinisme » I'idéologie politique gouvernante, structurant la société de telle facon que deux classes
sociales sont produites : les hommes et les femmes. La classe sociale des hommes se fonde sur I'oppression des femmes, source d’une qualité
de vie améliorée. I'entends par « masculinité » un nombre de pratiques — produisant une fagon d’étre au monde et une vision du monde —
structurées par le masculinisme, fondées sur et rendant possible 'oppression des femmes. J’entends par « hommes » les acteurs sociaux
produits par le masculinisme, dont le trait commun est constitué par I’action oppressive envers les femmes.

46



vécu opprimé, mais ils seraient autant voire davantage capables de penser le vécu oppresseur, d’ou la nécessité
d’impliquer plus d’hommes dans les recherches féministes (Welzer-Lang, 1999). Il me semble crucial d’approfondir
cette question épistémologique car elle conditionne le rapport des chercheurs-hommes engagés au sujet des
rapports sociaux de sexe. Analyser les effets de la position sociale sur la production de savoir peut avoir des
répercussions importantes sur 'imaginaire masculiniste du « sujet connaissant neutre, autonome et rationnel »
qui nie toute particularité liée au vécu masculin. Cette analyse peut également transformer la facon de s’inscrire
dans la recherche masculine engagée : face aux analyses féministes, les chercheurs-hommes engagés ont souvent
I'impression qu’ils doivent choisir entre reprendre de facon mimétique et culpabilisée ces analyses, ou développer
un propre ordre du jour indépendant et libératoire (Welzer-Lang, 1996). Poser la question épistémologique du
lien entre position sociale masculine et analyse des rapports sociaux de sexe permet, au contraire, de sortir de ce
faux choix pour envisager de fagon innovante I'inscription dans la recherche masculine engagée.

Si les analyses féministes sont une source de réflexion cruciale sur le poids épistémologique du vécu, la
participation au militantisme féministe permet d’enrichir cette réflexion. Il suffit en effet de participer a quelques
dynamiques militantes non contrdlées par les hommes pour que le slogan «le privé est politique » prenne tout son
sens, mais de fagon opposée pour les féministes et les hommes engagés. Ainsi, lors d’'un camping anti-patriarcal
organisé il y a quelques années en Ariege, les groupes de parole non-mixtes et mixtes ont rapi-dement fait
émerger une asymeétrie de vécus entre femmes et hommes, et donc de thématiques envisagées et de maniéres de
les traiter. Trés rapidement, des oppositions se sont en effet révélées : les hommes engagés ressortaient joyeux
des ateliers non-mixtes masculins ol ils avaient par exemple abordé les premiéres expériences sexuelles, les
fantasmes, I’expression d’émotions, tandis que les féministes ressortaient graves d’ateliers ou elles avaient abordé
les violences sexuelles et leurs conséquences sur leur sexualité et leur intégrité. Au cours de ces journées, cette
distance a crii jusqu’a provoquer une confrontation : les féministes ont exigé que les hommes engagés prennent
conscience de ce décalage, lié a 'oppression vécue par les femmes, et de la hiérarchie des positions genrées. Si
elles ont, malgré leur colére et leur douleur, opté pour une approche trés pédagogique, les hommes ont, eux,
refusé de proposer une réponse collective et d’accepter cette main tendu De surcroit, elles ont signalé qu’elles
avaient été progressivement exclues des interactions mixtes : regards fuyants, disparition d’une convivialité
présente auparavant.

Prenons un autre exemple : lors de discussions, de fétes et de rencontres impulsées par des membres de
groupes féministes radicaux lyonnais, certains hommes engagés apprenaient progressivement, a travers un va-
et-vient entre pratique et réflexion, que la parole des féministes en matiére de rapports sociaux de sexe était plus
pertinente que celle des hommes engagés. Ceux-ci n’arrivaient souvent pas a saisir pleinement les thématiques
discutées, ni a identifier correctement les tenants et aboutissants d’une question posée, ni a comprendre ce qui
faisait de facon évidente sens pour ces féministes radicales. Face a ce décalage genré, la majorité des hommes
engagés dédéveloppait pourtant le jugement suivant : considérer que la parole féministe est plus pertinente que
celle des hommes engagés signifie « étre culpabilisé, sous la coupe des féministes », voire « castré » ; s’opposer a
cette considération signifie « étre critique, soutenant les féministes mais vigilant quant a toute soumission ». Ici
non plus, la question du lien entre position sociale genrée et analyse des rapports sociaux de sexe n’était pas
réellement posée du coté des hommes engagés, et cette résistance bloque toute dynamique constructive entre
féministes et hommes engagés.

Le décalage genré apparu lors de ces dynamiques militantes - les conceptualisations opposées des rapports
sociaux de sexe comme oppression - n’est pas dii a un manque d’informations du c6té des hommes, qui
serait a combler pour retrouver une sorte d’équilibre. Les personnes présentes disposaient d’informations
relativement proches et variées : hétérosexuel-le-s et homosexuel-le-s, novices et ancien-ne-s, universitaires
et non-universitaires... Si seules les féministes ont développé une analyse axée sur les questions de pouvoir,
c’est bel et bien parce que, pour elles et en raison de leur vécu, les informations et les expériences partagées
résonnaient ainsi.. « Car méme lorsque les mots sont communs, les connotations sont radicalement différentes.
C’est ainsi que de nombreux mots ont pour 'oppresseur une connotation-jouissance, et pour 'opprimé une
connotation-souffrance » (Rochefort in Mathieu, 1991 : 132). Le décalage apparu entre féministes et hommes
engagés est donc bien une conséquence persistante de 'oppression : tandis que la position structurelle des
féministes dans les rapports sociaux de sexe produit des thématiques politiques communes questionnant la

47



réalité en termes de pouvoir, celle des hommes engagés produit des thématiques également communes au groupe
mais qui au contraire voilent les rapports d’oppression.

Position sociale, androcentrisme et capacité d’analyse

Si ce décalage genré persistant entre féministes et hommes engagés n’est pas une question d’information mais
bien de vécu a partir de positions sociales hiérarchiques, de quelle facon encore plus précise peut-on décrire ce
lien genré entre sujet connaissant et objet de connaissance ? L’étude de 1’épistémologie féministe du standpoint
(Hartsock, 1998) permet de faire émerger deux principales pistes de réflexion. La premiére tourne autour de
la question de ’androcentrisme, défini comme égocentrisme affectif, psychologique et politique masculin, la
deuxiéme concerne la capacité d’analyse, déterminée par une expertise masculine spécifique.

La premiére piste sur le lien genré entre sujet connaissant et objet de connaissance concerne la motivation
respective de féministes et des hommes engagés. Les féministes présente au camping ont interprété de facon
politique leurs expérience, parce que seule cette politisation répondait a leur intérét objectif : pouvoir élaborer
des outils conceptuels permettant d’agir efficacement contre une réalité oppressive. Ce qui a motivé ces femmes
c’est précisément le fait que qualifier les hommes d’oppresseurs et leur action d’oppressive correspond a dire ce
qu’il en est dans la réalité — et que ceci est source d’émancipation. Au contraire, les hommes engagés n’avaient
pas interprété leurs expériences de facon politique car cela les aurait renvoyé a une réalité masculine constituée
d’infliction de violences, d’exploitation, d’appropriation et de non-empaempathie envers les femmes. Or, les
hommes, s’ils veulent maintenir leur qualité de vie matérielle, psychologique, sexuelle et mentale, ont intérét
a se cacher a eux-mémes le caractére oppressif de leurs rapports avec les femmes. Ce qui les motive pour
participer a ces dynamiques de groupe, c’est de pouvoir parler d’eux-mémes, «ce qui [les] préoccupe, c’est
I’homme, c’est-a-dire [eux-mémes], encore et toujours » (Mathieu, 1999 : 308). Ils thématisent alors volontiers
le «role de sexe » ou « carcan » masculin - c’est-a-dire ce en quoi ils pourraient également se sentir victimes -
ou ce qui reléve d’autres oppressions, en faisant I'impasse sur leur propre action oppressive. Ainsi, c’est bel et
bien 'androcentrisme qui caractérise les dynamiques et analyses masculines engagées. Cet andro-centrisme
consiste en un égocentrisme affectif et psychologique qui octroie une place démesurée a ses propres sentiments
et vécus, et en un égocentrisme politique ou le féminisme est un outil pour améliorer son propre sort. Vu
de I'intérieur, par un homme engagé ayant participé a des groupes « pro-féministes» dans différents pays,
cet égocentrisme affectif et psychologique s’exprime avant tout par un refus d’empathie envers les femmes.
Toute évocation de la violence faite aux femmes par les hommes — lorsque celle-ci n’est déja pas évacuée de
prime abord sous prétexte de ne pas se laisser déterminer par I'ordre du jour féministe — est détournée de
multiples facons : soit elle sert a évoquer leurs propres souffrances (« mais moi aussi, je souffre »), soit elle est
rejetée sur d’autres hommes ou un quelconque systéme les dépassant (masculinité hégémonique, patriarcat),
soit elle est retournée contre les femmes (« mais elles doivent bien y trouver quelque chose, non »), soit elle est
évacuée par une auto-culpabilisation permettant de rester centré sur soi-méme (« c’est affreux, je souffre d’étre
dominant »). Il semblerait qu’il soit impossible pour la plupart des hommes « engagés » d’accepter simplement
que la (qualité de) vie des femmes est minée voire annihilée par les actes des hommes. Leur refus d’empathie peut
étre expliqué en faisant ’hypothése que tout se passe comme si, pour eux, reconnaitre pleinement I'existence
des femmes reviendrait & menacer leur propre existence. Mais ’androcentrisme se traduit également par un
égocentrisme politique : 'évocation des rapports entre femmes et hommes améne ces hommes a parler de leurs
vécus personnels en excluant progressivement le vécu des femmes concrétes dans leurs propres vies. Le féminisme
fonctionne alors comme un outil thérapeutique destiné a améliorer la qualité de vie masculine : les hommes
utilisent ’analyse féministe pour transformer leur vie dans le sens de plus de bien-étre; si cela ne marche pas
alors ils rejettent le féminisme.

On peut, grice a cette premiére piste de réflexion sur le li genré entre sujet connaissant et objet de connaissance,
identifier un obstacle central a la production de savoirs pertinents sur les rapports sociaux de sexe a partir d’'une
position sociale masculine. La défense égoiste de leurs propres intéréts et de ceux de leur groupe social motive les
hommes engagés a exclure de leur analyse le vécu opprimé des femmes, et a rester centrés sur eux-mémes. C’est
aussi en refusant d’empathiser avec les femmes que les hommes engagés demeurent liés au groupe social des
hommes en général. Seul un travail théorique, politique et personnel sur cet aspect de la subjectivité masculine
permettra de briser le lien avec le groupe social des hommes et d’élaborer une conscience anti-masculiniste.

438



Une deuxiéme piste de réflexion sur le lien genré entre sujet connaissant et objet de connaissance concerne la
capacité d analyse a proprement parler. Il s’agit de considérer comment le fait de vivre dans une position sociale
oppressive structure la facon d’étre au monde. L’épistémologie féministe du standpoint permet de comprendre
que vivre en tant que femme ou homme dans une société hiérarchisée produit des « expertises » asymétriques,
formes de conscience pré-politique du fonctionnement des rapports sociaux de sexe. La notion d’expertise met
laccent sur le fait que femmes et hommes sont des sujets connaissants actifs, agissant dans une structure sociale
donnée, qui gérent des informations et analyses permettant de se repérer et de s’orienter. Elle se distingue des
concepts de roles, de dispositions, de socialisations ou de performativités par le fait qu’elle met en exergue la
conscience pratique qu’élaborent les actrices sociales et les acteurs sociaux des rapports de force sociaux. Ces
expertises sont asymétriques dans la mesure ou les femmes accumulent des informations, sentiments, intuitions
et analyses qui partent des conséquences violentes de 'oppression qu’elles subissent pour remonter vers la
source de celle-ci, élaborant ainsi des connaissances sur les rapports concrets qu’elles vivent. Dans la mesure
ou le vécu féminin est en permanence marqué par les effets de I'oppression, cette expertise prend une place
importante, reste souvent consciente et concerne la dynamique oppressive en tant que telle. Au contraire, les
hommes accumulent depuis '’enfance des informations, sentiments, intuitions et analyses sur le maintien et 1
amélioration de leur qualité de vie puisque ils n’ont pas, en tant qu hommes, a « rendre des services » ni a se
soumettre aux femmes. Aussi ce qu’ils apprennent au quotidien dans leurs rapports avec les femmes reste-t-il axé
sur eux-mémes : une plus grande écoute des femmes est susceptible de remettre en cause leurs comportements
et donc de leur cotter de I'énergie psychique et affective, voire ’abandon ou la perte d’avantages concrets; par
ailleurs, quand ils dévoilent leur fonctionnement affectif, cela peut offrir des moyens de résistance aux femmes
mais cela peut aussi leur rapporter, a eux, soulagement et soutien thérapeutique de la part des femmes; un
bon dosage de froideur et de distance décourage toute initiative de la part des femmes tandis que I’expression
d’intérét et d’attachement permet d’obtenir certains services affectifs et sexuels. Bref, les hommes ont tout un
répertoire d’attitudes consciemment destinées a obtenir tel ou tel résultat dans leurs rapports avec les femmes.
On peut dire que leur expertise est égocentrée. Elle prend moins de place que I'expertise relationnelle des femmes
parce que le fait d’étre oppresseur permet justement de s’intéresser a d’autres choses : études carriere, loisirs,
militantisme. Cette expertise masculine est consciente a certains moments, surtout dans ’enfance, mais elle se
transforme progressivement en une sorte d’intuition masculiniste. Les hommes construisent ainsi une expertise
sur les moyens concrets de Uoppression (Mathieu, 1991) : ils apprennent a tester la fonctionnalité et efficacité
de certaines attitudes, comportements, paroles, absence de paroles, sentiments, dans leurs rapports avec les
femmes.

Et c’est dans cette asymétrie que se trouve le saut qualitatif épistémologique que représente 'expertise a partir
du vécu des femmes : elles construisent une expertise importante, consciente et relationnelle, informée par le
vécu opprimé permanent, concernant la dynamique de Poppression, tandis que les hommes construisent une
expertise non-relationnelle, concernant les moyens de 'oppression, centrée sur eux-mémes et d’ou le vécu des
femmes est quasi absent. Cette asymétrie des expertises pré-politiques, éléments constituants de facons d’étre
au monde genrés, permet de mieux comprendre la persistance du décalage genré entre féministes et hommes
engagés et le lien genré entre sujet connaissant et objet de connaissance. Si les féministes conceptualisent les
rapports sociaux de sexe comme oppression contrairement aux hommes engagés, c’est qu’il existe une asymétrie
des capacités d’analyse concernant les rapports sociaux de sexe. Cette asymétrie doit étre pensée, in fine, en
termes de privilége épistémologique pour les féministes et de désavantage épistémologique pour les hommes
engagés (Hartsock, 1998). Cette condition épistémologique particuliére est a considérer puisqu’elle structure
le rapport épistémologique des chercheurs-hommes engagés aux rapports sociaux de sexe. Il importera alors
de développer des recherches engagées a partir d’une position sociale oppressive qui mobilisent 'expertise
spécifique masculine tout en tenant compte de la capacité moindre des chercheurs-hommes engagés a penser la
dynamique de Poppression.

Comme I’égocentrisme masculin, le particularisme épistémologique masculin constitue un obstacle central a
la production d’analyses pertinentes sur les rapports sociaux de sexe. Ces derniers structurent la subjectivité
masculine commune et conditionnent donc de facon spécifique les rapports a ’objet de recherche. Ces deux
obstacles peuvent expliquer pourquoi aussi peu d’hommes s’engagent sur ce terrain, mais également pourquoi

49



leur traitement de la question des rapports sociaux de sexe reste souvent biaisé, malgré une bonne connaissance
des analyses féministes. Cette structuration particuliére est avant tout un désavantage : étant donnée leur
appartenance au groupe social oppresseur, quasiment rien ne motive les chercheurs-hommes engagés ni ne leur
permet de remettre profondément en cause ce qui fonde leur existence. Il faudrait alors transformer la subjectivité
masculine afin qu’elle intégre pleinement l’existence des femmes et leur vécu opprimé, ce qui implique pour les
hommes une remise en cause personnelle et une rupture avec leur groupe social et avec la masculinité. Mais
ce qui constitue d’abord un désavantage permet néanmoins aux hommes engagés de contribuer a I’analyse de
certains aspects des rapports sociaux de sexe, dans la mesure ou ils sont encadrés par les théorisations féministes.

Transformation de notre subjectivité : deux temps

Je propose d’identifier des éléments qui permettraient av chercheurs-hommes engagés de transformer leur
subjectivité particuliére. Je distingue deux temps, qui ne sont pas nécessairement aussi séparés dans la réalité
mais qui permettent de mieux comprendre ce travail de transformation, d’ailleurs permanent. Si le premier
temps tourne autour de la compréhension adéquate des théorisations féministes, le second temps concerne la
participation a des pratiques militantes féministes permettant de mieux ancrer cette compréhension.

Le premier temps d’une transformation de la subjectivité masculine consiste a lire et analyser de fagon appro-
fondie les théorisations féministes. Celles-ci permettent de transformer les grilles de perception et d’analyse des
rapports sociaux de sexe, éléments cruciaux de la subjectivité. En cela les travaux fondateurs de Christine Delphy
(1998, 2001), Colette Guillaumin (1992), Nicole-Claude Mathieu (1991), Paola Tabet (1998) et Monique Wittig
(2001) restent incontournables car ces théoriciennes posent avec clarté les différentes dynamiques oppressives,
les bases méthodologiques et épistémologiques pour un féminisme et lesbianisme radical matérialiste et per-
mettent un investissement intellectuel, affectif, politique et personnel radicalement novateur. La compréhension
adéquate de ces théses représente un enjeu majeur pour pouvoir rompre intellectuellement avec la vision
du monde masculiniste. En transformant les grilles de perception et de lecture des rapports sociaux de sexe,
les chercheurs-hommes engagés entament une rupture du lien entre eux-mémes et leur groupe social. Assez
logiquement, d’importantes résistances surgissent face a une telle rupture, qui vont donner lieu a différentes
facons de s’investir dans la recherche engagée. A I'instar de David Kahane (1998), on peut identifier quatre
modes d’engagement. Le poseur veut bien étre percu comme « pro-fémi-niste » mais s’implique de fagon super-
ficielle, il refuse d’appliquer ces analyses a ses propres tendances théoriques et pratiques. L’insider s’engage
politiquement dans le projet féministe mais voulant garder une image positive de soi, il ne remet pas en cause
son comportement genré et projette le patriarcat sur les autres hommes.L’ humaniste percoit le patriarcat comme
source de bénéfices mais aussi de dommages pour les hommes et privilégie un ordre du jour masculin, mettant
en avant des malaises et douleurs supposés liés a la masculinité. Finalement, I’ auto-flagellateur combine une
connaissance relativement approfondie des theses féministes avec une intolérance pour ’ambiguité : marqué par
la culpabilité et I'intransigeance, il se retire a moyen terme dans les idéals-type précédents. Ces quatre modes
d’engagement nous rappellent les éléments déja discutés au sujet des (chercheurs) hommes engagés : le faux
choix entre reprise mimétique et culpabilisée des analyses féministes et élaboration d’un propre ordre du jour
masculin peut étre compris comme opposant I’ humaniste et I’ auto-flagellateur, tandis que 1’égocentrisme affectif,
psychologique et politique des hommes engagés traverse de facon différente les quatre modes d’engagement. De
fait, un centrage psychologique sur soi-méme et ses propres résistances psychologiques continue de prédominer
puisque ce premier temps est intellectuel et souvent individuel. Cette catégorisation des attitudes pendant le
premier temps de compréhension adéquate des théorisations féministes classifie avant tout les différents degrés
de deuil auxquels sont parvenus les différents individus quant a 'imaginaire et la vision du monde masculinistes.

Dans la mesure ou ce premier temps permet une transformation intellectuelle, limitée, de la subjectivité
masculine, un deuxiéme temps permettant de dépasser les modes d’investissements décrits s’impose. Celui-
ci consiste alors a participer a des dynamiques collectives et militantes, contrdlées par les féministes. Si les
chercheuses féministes ont souvent mis en avant la nécessité de 'engagement politique, cela me semble encore
plus important pour les chercheurs-hommes engagés puisque ces engagements — qu’ils soient informels
et dans la vie quotidienne, ou formalisés et organisationnels — permettent de mieux saisir les enjeux des
rapports sociaux de sexe. La participation a des dynamiques de groupe telles que le camping anti-patriarcal,
mais surtout a des luttes et du travail de terrain avec des féministes contre différents aspects de 'oppression

50



des femmes permet de transformer plus en avant la subjectivité masculine et de percevoir concrétement les
(micro)dynamiques oppressives : la solidarité masculine contre les femmes, les stratégies élaborées ainsi que le
caractére général organisé et intentionnel de I’action oppressive des hommes. Pour ancrer de facon ressentie des
notions intellectuelles telles que le sexage (Guillaumin, 1992), ’exploitation domestique (Delphy, 1998), le fait de
céder et non consentir, I’envahissement mental et ’hétérosocialité (Mathieu, 1991), il faut se laisser la possibilité
d’étre confronté concretement aux effets de ’oppression tels que la crainte, la déstructuration psychique, la
douleur, les cicatrices, la pauvreté mais également la colére, I'impuissance et les stratégies de résistance. Dans ce
second temps, on doit se déprendre de soi assez souvent et assez longtemps pour donner en soi une place affective
et psychologique autre qu’annexe et subordonnée au vécu des femmes. Ceci implique une répétition d’abandons
momentanés des points de vue oppresseurs afin de faire une place intellectuelle et affective plus importante
et plus permanente aux points de vue opprimés. Et c’est précisément ce « décentrement » — le renoncement a
I’égocentrisme — qui permet de dépasser les modes d’engagements limités liés a une compréhension purement
intellectuelle des théorisations féministes. La reconnaissance a un niveau ressenti du vécu opprimé des femmes,
une analyse basée sur 'empathie neutralisent les résistances masculines aux théories féministes et ouvrent la
voie a un investissement d’une autre nature, plus engagé, dans I’étude des rapports sociaux de sexe.

Les deux temps de transformation, compréhension intellectuelle des théorisations féministes et participation
aux dynamiques militantes féministes, constituent la pré-condition pour les chercheurs-hommes engagés,
de parvenir d’une part & mieux comprendre la dynamique de 'oppression masculine en reliant sentiments,
sensations, intuitions et pensées et d’autre part de s’investir de facon moins biaisée dans la recherche. Il ne
s’agit pas seulement d’identifier les stratégies et les techniques d’autres hommes mais également d’analyser de
quelle fagon nous-mémes continuons de les utiliser, y compris dans un contexte féministe. Il est nécessaire de
prendre conscience des conflits inhérents a une telle transformation de la subjectivité masculine pour parvenir
a se désolidariser de son groupe social et de ce qui le caractérise, la masculinité et le masculi-nisme. S’étant
ainsi désolidarisé, le chercheur-homme pourra ensuite éventuellement produire des analyses plus pertinentes et
moins biaisées, dans la mesure ou elles prendront en compte sa condition épistémologique désavantagée.

Perspectives de recherches engagées pertinentes

J'ai essayé de démontrer jusqu’ici a quel point le lien entre sujet connaissant « homme » et objet de recherche
«rapports sociaux de sexe » est structuré par la position oppressive et I’appartenance au groupe social hommes.
Loin d’étre des «sujets connaissants neutres, autonomes et rationnels » tel que le véhicule I'imaginaire masculi-
niste, les chercheurs-hommes engagés sont confrontés a de nombreux obstacles qui les empéchent de faire une
contribution a I’analyse des rapports sociaux de sexe. Les deux temps de transformation de la subjectivité mas-
culine permettent de contenir les effets négatifs de I’égocentrisme affectif, psychologique et politique masculin
et de la condition épistémologique désavantagée, ils n’indiquent pourtant pas de quelle facon des recherches
engagées peuvent étre menées. Dans cette derniére partie, je formule des pistes de réflexion sur la facon dont les
chercheurs-hommes engagés peuvent tenir concrétement compte de leur subjectivité particuliére dans le choix
et ’éclairage de leurs objets de recherche et je concrétise cette réflexion a travers 'exemple de la socialisation
masculine.

Assez logiquement, les recherches masculines engagées sur les rapports sociaux de sexe sont marquées
par les biais également constatés au sein des dynamiques masculines engagées, qui consistent a « [éviter]
de se confronter au rapport avec l'autre sexe et a la réalité de ce rapport» (Dagenais et Devreux, 1998 : 11).
Leurs auteurs effectuent cet évitement en s’intéressant de facon prioritaire au vécu masculin sans le mettre en
rapport avec le vécu féminin, en sous-estimant ce rapport, en ignorant volontairement les aspects intentionnels,
conscients, organisés et intéressés de 1’action oppressive masculine. Ce biais découle, entre autres, de I'idée
répandue selon laquelle les chercheurs-hommes engagés contribueraient de facon suffisante a penser les rapports
sociaux de sexe a partir de leur position sociale en choisissant comme thématique le vécu masculin, le groupe
social hommes et la masculinité. En raison de I’égocentrisme et du désavantage épistémologique masculins, ce
choix thématique ne permet pas de faire émerger dans ’analyse I’action oppressive des hommes. Il est nécessaire
d’effectuer un long travail de mise a distance de tout ce qui fait sens — intuitions, ressentis, pensées et sensations
— car ce sens masculiniste empéche trés concrétement de percevoir différemment le vécu masculin. De la
méme fagon que pour transformer la subjectivité masculine, les chercheurs-hommes engagés ont effectué une

51



répétition d’abandons momentanés de leur point de vue au bénéfice du point de vue des femmes, il s’agit de se
défamiliariser de facon progressive mais radicale de 'objet de recherche pour pouvoir I'interroger différemment.
Or, contrairement aux chercheures féministes pour lesquelles 'expertise pré-politique concernant la dynamique
de l'oppression constitue une ressource importante pour interroger ce sens masculiniste, les chercheurs-hommes
engagés ne disposent pas d’un tel atout de départ. La seule démarche qui leur permettra de faire la méme rupture
épistémologique, c’est de procéder a des va-et-vient réguliers entre ’objet de recherche et le sens féministe.
Progressivement ces va-et-vient permettent au sens féministe de devenir la perspective d’interrogation de I'objet
de recherche et au chercheur de formuler des questions sur le lien entre la structuration particuliére du vécu
masculin et utilité d’une telle structuration pou améliorer la qualité de vie masculine aux dépens des femmes. En
examinant tous les aspects de la facon masculine d’agir, d’étre au monde et de voir le monde sous I’angle des
bénéfices que les hommes obtiennent dans leurs rapports avec les femmes, les chercheurs-hommes engagés
peuvent analyser le pouvoir dans sa dimension genrée. C’est d’ailleurs uniquement aprés avoir effectué cette
rupture qu’ils peuvent également mobiliser leur expertise pré-politique concernant les techniques employées
par les hommes pour opprimer les femmes en s’appuyant sur leurs propres expériences, ressentis et perceptions.
C’est a ce moment que la réflexion devient réellement anti-masculiniste et qu’elle peut fournir des éléments sur
la facon dont les hommes instrumentalisent les femmes.

Il me semble qu’en procédant de cette fagon, les chercheurs-hommes engagés peuvent contribuer de facon
pertinente a I’analyse des rapports sociaux de sexe en axant de facon centrale leur analyse du vécu masculin sur
le rapport a autre sexe et les différents aspects constituant ce rapport oppressif. Le travail d’analyse du vécu
masculin n’est d’ailleurs pas a penser comme revenant ou appartenant aux chercheurs-hommes engagés. Ceux-ci
voient ce vécu de l'intérieur; cet angle n’est pas meilleur que celui des femmes qui le voient de I'extérieur mais
en ressentent les effets, il est différent. La rencontre entre théorisation féministe par des chercheures-femmes
et théorisation anti-masculiniste par des chercheurs-hommes sera alors la rencontre entre une théorisation
privilégiée épistémologiquement mais dépourvue de regard de I'intérieur et une théorisation désavantagée
épistémologiquement mais pourvue de regard de P'intérieur.

Prenons un exemple pour concrétiser cette piste de réflexion, celui de la socialisation masculine. De nombreux
chercheurs-hommes engagés I’analysent avant tout comme un lieu de violences pour les hommes, créant
différentes formes de masculinité et produisant des « carcans » emprisonnant les hommes,puis ensuite et seulement
ensuite comme la source de violences envers les femmes. Ce type d’analyse pense mal, 4 mon avis, le lien entre
cause et effet, exagérant souvent les effets négatifs sur les hommes. Analyser la socialisation masculine avant tout
a travers ses effets négatifs sur les hommes (sens masculiniste) empéche en effet de penser que cette socialisation
a d’abord pour but et pour effet d’apprendre a une géné-ration d’enfants a devenir des acteurs de 'oppression des
femmes (sens féministe). Et si’apprentissage d’une fagon d’étre au monde et d’une vision du monde masculinistes
peut avoir des colits secondaires, elle permet avant tout de jouir de priviléges structurels incomparables pour
le reste de sa vie. La rupture épistémologique rendue possible par le processus de défamiliarisation permet
en revanche d’interroger de quelle facon cette socialisation est bénéfique et méme cruciale au maintien du
pouvoir des hommes sur les femmes. Apprendre, par exemple, a ne pas exprimer d’émotions ou a les exprimer
sélectivement et a certains moments précis, renforce les hommes dans leur rapport aux femmes : « exprimer ses
émotions tend fortement a réduire sa position de pouvoir, le pouvoir ayant de forts liens avec la non-expression
de vulnérabilité » (Monnet, 1998 197). La thématique de certains chercheurs-hommes, de favoriser 'expression
d’émotions chez les hommes, apparait comme 'apprentissage de 'un des moyens de pouvoir. Les chercheurs-
hommes engagés doivent au contraire envisager la socialisation masculine comme constituant différentes facons
d’apprendre, souvent avec plaisir et jouissance, a se construire une subjectivité, une corporalité, une sexualité
qui permettent a la fois de se servir des femmes et a n’en éprouver ni géne ni remords.

L’enjeu épistémologique de recherches engagées a partir d’une position masculine et cependant cohérentes
avec les théorisations féministes est donc de produire, a partir des analyses féministes de la dynamique de
l'oppression, des savoirs qui documentent de l'intérieur toutes les dimensions de ’action oppressive masculine.
Ce travail n’est réalisable que dans la mesure ou les chercheurs-hommes engagés restent vigilants quant a leur
propre subjectivité et action oppressives envers les femmes. Il ne peut pas étre pensé ni mis en place de facon
isolée ou entre oppresseurs, il ne peut pas non plus étre fondé uniquement sur « de bonnes intentions ». Il est

52



donc nécessaire pour nous, chercheurs-hommes engagés, d’établir avec des féministes des interactions réguliéres
non contrdlées par le groupe des hommes, afin de vérifier la pertinence théorique et politique de notre travail.
Conscients de I’égocentrisme affectif, psychologique et politique masculin et d’'une condition épistémologique
désavantagée, il est important de rendre des comptes aux principales concernées afin d’éviter les nombreux
écueils déja documentés, dont celui d’une nouvelle exclusion des féministes par les recherches masculines sur les
rapports sociaux de sexe. En effet, si les chercheurs-hommes engagés peuvent analyser de I'intérieur les moyens
de l'action oppressive masculine, il ne s’agit pas de créer un nouveau bastion masculin ou 'appartenance au
groupe social oppresseur serait transformée en privilége épistémologique contre les femmes.

Bibliographie

Dagenais, Huguette et Anne-Marie Devreux (1998). « Les hommes, les rapports sociaux de sexe et le féminisme :
des avancées sous le signe de I’ambiguité ». Nouvelles Questions Féministes, 19 (2-3-4), 1-22.

Delphy, Christine (1998). L’ennemi principal. I. Economie politique du patriarcat. Paris : Syllepse.

Delphy, Christine (2001). L’ennemi principal. II. Penser le genre. Paris : Syllepse.

Guillaumin, Colette (1992). Sexe, race et pratique du pouvoir. L’idée de nature. Paris : C6té-Femmes.

Hartsock, Nancy (1998). The feminist standpoint revisited & other essays. Westview : Oxford.

Kahane, David J. (1998). « Male feminism as oxymoron ». In Tom Digby (Ed.), Men doing feminism (pp. 213-236).
London : Routledge.

Le Doeuff, Micheéle (1989). L’étude et le rouet. 1. Des femmes, de la philosophie, etc. Paris : Seuil.

Mathieu, Nicole-Claude (1991). L’anatomie politique. Catégories et idéologies du sexe. Paris : C6té-Femmes.

Mathieu, Nicole-Claude (1999). « Bourdieu ou le pouvoir auto-hypnotique de la domination masculine ». Les
Temps Modernes, 604, 286-324.

Monnet, Corinne (1998). « A propos d’autonomie, d’amitié sexuelle et d’hétérosexualité ». In Corinne Monnet
et al. (Ed.), Au-dela du personnel. Pour une transformation politique du personnel (pp. 31-46). Lyon : ACL.

Tabet, Paola (1998). La construction sociale de I’inégalité des sexes. Des outils et des corps. Paris : L’Harmattan.

Thiers-Vidal, Léo (2001). « Rapports sociaux de sexe et pouvoir. Une comparaison des analyses féministes
radicales avec des analyses masculines engagées ». Genéve/Lausanne : Mémoire de DEA Femmes/Genre.

Welzer-Lang, Daniel (1996). Les hommes violents. Paris : Coté-Femmes.

Welzer-Lang, Daniel (1999). « Et les hommes ? Etudier les hommes pour comprendre les changements des
rapports sociaux de sexe ». Toulouse : Dossier d’habilitation Université Toulouse 2 — Le Mirail.

Wittig, Monique (2001). La Pensée Straight. Paris : Balland.

Notes

53



Suite a la dicussion « Tabous intériorisés face
aux féministes »

[Bien qu’écrit plusieurs années apres l'article précédent, nous reproduisons ici ce texte de Léo jamais publié
mais posté en mai 2005 sur la liste de discussion internet Prostates. «icm » dans le langage prostatien renvoie a
individu de construction masculine; et «icf» de méme : in-dividue a construction féminine.]

Dans le texte qui suit, je vais essayer de mettre des mots sur une séance mal vécue lors du second week-end
entre dominants de genre, en mars 2005, a Dijon. Il peut étre utile de rappeler quelques phrases de I'appel a la
rencontre, phrases particuliérement pertinentes quant aux enjeux discutés ci-dessous :

«Mais ne nous méprenons pas, il s’agit ici bien str de créer un cadre de rencontre non-mixte avec des objectifs
particuliers et donc aussi différents que possibles de la non-mixité icm qui se retrouve d’ailleurs parfois largement
dans notre société, du club de foot, au groupe militant, en passant par un grand nombre de cadres salariés ou
amicaux. [..J] Nous ne voulons pas conforter les réflexes de solidarité masculine qui s’exercent habituellement
contre les iefs mais les remettre en cause. »

Ce week-end, comme le précédent de septembre 2003 a Neuvy-sur-Sadne, a débuté avec une séance d’or-
ganisation et de planification de I’ordre du jour. Chaque participant proposait des thémes de débat, d’atelier,
d’activité puis ces propositions étaient soumises a un vote a main levée afin de recueillir le nombre de participants
intéressés ainsi que l'intensité de cet intérét (une main, deux mains). Lors de cette séance de préparation, un
homme a proposé comme théme de discussion «les tabous intériorisés face aux féministes ». Il a alors briévement
présenté cette proposition de débat en faisant référence a certaines tensions, certains conflits non-ex-primés
qu’il avait vécus avec des féministes au sein de la mouvance squat mixte et a son désir de partager ce vécu et
son analyse. La proposition a été adoptée comme importante, comme toutes celles ayant finalement été mises
sur ordre du jour du week-end (environ un tiers de celles proposées au vote).

Lorsque la séance sur les « tabous » a eu lieu, le troisiéme jour de ce week-end, celle-ci a marqué pour moi une
profonde et violente rupture de la teneur, du ton politique personnel critique de la domination masculine qui
avait marqué la premiére rencontre a Neuvy : des paroles au « je » partant de nos propres expériences et vécus
qui intégrent de facon critique notre position structurelle de domination et nos propres pratiques de domination.

En guise d’introduction, ’homme ayant initié ce débat est revenu sur ses motivations : il expliquait que
dans le cadre du squat au sein duquel il vivait, il avait ressenti une tension conflictuelle avec une féministe
qui n’habitait pas dans ce squat mais qui participait a la dynamique locale du milieu squat. Cette femme avait
en effet exprimé le désir qu'un autre homme ne puisse pas étre présent dans ce squat en méme temps qu’elle,
parce qu’elle vivait mal cette présence, pour des raisons féministes. Elle considérait que cet homme avait eu des
comportements, des attitudes problématiques envers elle-méme et d’autres femmes - comportements qui ne
relevaient pas de la violence masculine physique ou sexuelle, mais tout de méme de la domination masculine
interpersonnelle. L’initiateur expliquait alors que la tension qu’il avait ressentie a ce moment était due au fait
qu’il était en désaccord avec cette féministe quant aux motivations proprement féministes de refus de la présence
de cet homme. Selon lui, il s’agissait de désaccords personnels, d’incompatibilités personnelles qui ne pouvaient
étre qualifiés avec raison de « féministes ». Du coup, il nous disait avoir le sentiment que cette féministe se
servait d’'un argumentaire féministe pour appuyer un ordre du jour personnel. Il expliquait également qu’il
n’avait pas douté ouvertement des raisons de ce refus face a cette féministe et qu’il avait donc gardé ce désaccord
pour lui et quelques proches (dont des féministes), d’ol1 la notion de « tabou». La décision collective prise a ce
moment-la avait par ailleurs, nous disait-il, consisté a demander a cet homme de ne pas étre présent en méme
temps que cette féministe au sein du lieu squatté. Mais toute cette étape avait, nous disait-il, laissé en lui un
sentiment amer, non digéré, d’ou le désir d’en parler avec nous.

54



Cette introduction au débat est & mon avis importante pour ce qui allait suivre : un homme se considérant
comme engagé accusait de fait une féministe de malhonnéteté politique, ce qui suppose de sa part, une démarche
malveillante soit consciente et intentionnelle, soit pathologique. Dans sa présentation, il ne doutait pas (ni
la majorité des participants) de la justesse de sa propre analyse, ne remettait pas en cause son interprétation
qu’il y avait bien eu manipulation politique pour des raisons personnelles. Ceci est a mon avis important parce
qu’il y a 14 justement une marge d’action anti-masculi-niste cruciale. C’est en effet dans l'interprétation, la
sous-interprétation, la sur-interprétation de «faits » genrés que les hommes activent souvent le masculinisme au
sens de Michele Le Deeuft : «(...) ce particularisme qui non seulement n’envisage que I'histoire ou la vie sociale
des hommes, mais encore double cette limitation d’une affirmation (il n’y a qu’eux qui comptent et leur point de
vue) (...)».

Autrement dit, c’est en interrogeant notre réception, notre ressenti, notre perception, notre interprétation,
notre analyse des interactions genrées que nous pouvons souvent saisir notre « masculinisme-en-action » et le
contrecarrer au mieux a I’aide des grilles de lecture féministes. Des cette premiére intervention, cette marge de
manceuvre anti-masculiniste ne fut donc pas investie par la majorité des participants au débat, et attention
critique allait de plus en plus se porter sur les féministes : ¢’était bien leurs actes, leurs analyses, leurs motivations,
leurs intentions qui allaient étre soumis a un regard scrutateur sir de lui et hyper-critique.

Aprés cette premiére intervention et sa discussion, plusieurs autres hommes ont également pris la parole,
témoigné d’expériences plus ou moins similaires... Je ne me rappelle pas exactement du contenu de toutes
ces autres interventions, mais nous étions bien rentrés (au nom de ’expression de sentiments « tabouisés »)
dans un débat critique des actes féministes, des féministes. Et nous y étions tellement rentrés, que lorsqu’un
des participants a raconté que lui aussi avait vécu des tensions, des conflits avec une féministe, parce qu’il
«l’avait plus ou moins violée » il n’y eut aucune réaction, aucun arrét ne fut marqué. Cette contribution a la
séance sur «les tabous intériorisés face aux féministes » était passée comme si de rien n’était, comme s’il n’y
avait pas 1a quelque chose d’extrémement important, a gérer collectivement. Cette absence de réaction au sujet
d’un «plus ou moins » viol commis par un des participants exprime de facon criante la logique empathique en
cours de construction. L’empathie des participants allait aux autres hommes, la solidarité affective devenait
toute masculine, le probléme a dénoncer se situait bien du c6té des femmes, en particulier des féministes. Si j’ai
moi-méme été « scotché » par ce témoignage exprimé sur un mode quasi anecdotique, je n’y ai pas plus réagi
que les autres.

Une autre intervention, vers la fin, se démarquait un peu de ce climat collectif : cet homme disait qu’il avait
pu, lui aussi, ressentir de la crainte, des malaises dans des interactions conflictuelles avec des féministes. Il
n’affirmait par contre rier quant a la raison d’étre « objective » de ces sentiments, mai posait juste le fait qu’il
avait ressenti certaines choses et qu’il ne savait pas trop quoi en faire. Pour moi, il y avait dans cette intervention
les éléments qui auraient pu faire I’éventuelle qualité de ce débat : parler de ce que 'on ressent dans ces moments
de désaccord, de conflit pour les mettre en commun, en constater d’éventuels aspects partagés de par notre
position commune de dominants critiques pour, qui sait, arriver a comprendre ces sentiments différemment
et peut-étre apprendre a les gérer, sans produire des actes masculinistes. Autrement dit, en maintenant notre
regard critique sur nos propres sentiments et actes pour en comprendre la logique et 'origine subjective...
sans s’arroger le droit de poser un regard considéré «juste », « pertinent », « objectif» sur les comportements
«malveillants » des féministes, de plus, en leur absence.

Mais le climat collectif créé (par les différentes interventions, les différents témoignages, un climat de remise
en cause des féministes et de leurs actes... Mais en leur absence, entre dominants de plus en plus solidaires)
a incité un autre homme a se saisir de cette discussion pour enfoncer violemment le clou. Cet homme a
longuement et haineusement présenté une situation en disant qu’il avait été victime de « méthodes staliniennes »,
de « manipulations féministes », de « fausse allégation de viol », de « divulgation de rumeurs »... Lui aussi posait
son vécu subjectif, son interprétation comme étant la seule possible, la seule juste. Lui aussi supposait de la
part de / projetait chez cette femme une démarche malveillante, intentionnelle et consciente. A la base, nous
disait-il, il y avait une situation « intime » : cet homme était en relation avec une femme et une nuit, cette femme
s’était réveillée avec du sperme sur elle, prés d’elle. Elle pensait alors que son ami avait profité de son sommeil
pour se masturber contre elle, prés d’elle et avait éjaculé contre elle, prés d’elle. Aprés des moments violents

55



pour elle, malaisés pour lui, des discussions, des précisions... cet homme nous disait qu’ils avaient abouti a une
sorte d’accord commun, d’interprétation commune : ce qui s’était en fait passé, c’est que lui avait pendant son
sommeil, en révant, joui et éjaculé. C’était donc, selon ses dires, un malentendu et non un acte d’agression
sexuelle. Et, nous disait-il ensuite, il avait appris plus tard par des ami-e-s commun-e-s que cette amie (devenue
ancienne amie) « propageait des rumeurs » et «1’accusait de ’'avoir violée ».

Pourtant, progressivement, lorsque des participants, dont moi-méme, demandaient des précisions, critiquaient
les propos tenus... cet homme nous apprenait, malgré lui, que cette femme s’était en fait tout simplement permise
() d’aborder cette situation avec des amies, avait partagé avec elles ses sentiments violents de malaise et avait
envisagé la possibilité, somme toute réaliste, que son ami avait pu 'agresser / avait agressée sexuellement
pendant cette nuit. L’intervention de cet homme nous invitait / incitait donc a considérer que lorsqu’une femme
(qui a le malheur d’étre féministe) s’exprime dans le cadre de ses relations amicales, personnelles, au sujet d’une
expérience qu’elle a mal vécue, elle est en fait a dénoncer comme étant manipulatrice, stalinienne, menteuse
malhonnéte, lanceuse de fausses allégations.

Nous sommes la proches de la racine de cette idée des ru meurs, des fausses allégations... aussi populaires
dans la société et les médias : I'interdiction faite aux dominées par les dominants de s’exprimer sur leur vécu, de
mettre des mots sur ces vécus, de définir selon leurs propres critéres ce qu’elles vivent dans leurs interactions
avec des dominants. Liberté de parole ? Liberté et autonomie dans la définition de la réalité vécue ? Que nenni!

Outre la gravité de ces propos mémes, il y avait, également et encore, ’absence majoritaire d’indignation, de
critique politique, de gestion collective critique de tels propos de la part

des autres participants. Bref, il n’était apparemment pas incompatible de se déclarer « proféministe » et de
tenir de tels propos lors d’une rencontre anti-patriarcale entre dominants. Pour moi, et également pour quelques
autres, quelque chose de trés grave avait eu lieu pendant cette séance qui rendait caduque toute la démarche
sur laquelle se basait cette rencontre, notamment celle consistant a ne pas conforter les réflexes de solidarité
masculine qui s’exercent habituellement contre les iefs mais les remettre en cause.

Cette séance rendait caduque 'éventuelle 1égitimité politique (encore a démontrer au vu des expériences
des dernieres décennies!) d’une telle rencontre critique entre dominants. Elle 6tait toute possibilité de faire
un travail commun politique personnel au sein de ce groupe sur 'oppression masculine, en particulier celle
que nous exercons dans notre vie quotidienne. Pour moi, cette séance et sa non-remise en cause collective
impliquent de retirer a ce week-end la qualification « anti-patriarcale », « anti-masculiniste », « anti-sexiste » ou
« pro-féministe ». Si nous n’avons pas un souci de cohérence politique, cessons de suite d’appeler ces rencontres
«anti-patriarcales ».

Certains hommes - comme je I’ai appris plus tard — avaient préféré ne pas assister a ce débat, ou I’avaient
quitté en cours. Lors d’échanges personnels postérieurs, j'ai pu apprendre que certains appréhendaient ce débat,
craignaient une séance antiféministe, ou ne se sentaient tout simplement pas concernés car ils ne vivaient pas
ce genre de tensions. Suite a ces échanges informels concernant la réunion sur les « tabous », une réunion de
«crise » s’est tenue le lendemain, permettant a tout le monde de s’exprimer sur cette réunion, ces propos. A

mon goit, cette réunion s’est trop limitée & une expression d’impressions, de sentiments personnels et n’a pas
permis d’élaborer une analyse collective réellement politique de cette dynamique profondément problématique.

Moi-méme, je me suis cantonné a dire a quel point cette réunion m’avait choqué et que j’envisageais de quitter
cette rencontre. J’envisageais cela notamment parce que j’avais le sentiment que la majorité des participants ne
considéraient pas qu’il y avait eu rupture politique vis-a-vis de I'appel et de I'esprit anti-patriarcal annoncé. De
plus, j’ai ensuite eu le net sentiment qu’il y avait de la part des hommes présents une sorte de « relachement» de
la masculinité; quelque chose avait changé a travers la discussion « tabous », et ce quelque chose ne me semblait
pas sans importance. J’ai eu le sentiment qu’une sorte de digue intérieure avait été perforée et que coulait a
travers les failles de cette digue, des sentiments de moin. en moins anti-masculinistes. Peut-étre que les ateliers
«jeux » avaient également contribué a nourrir un « nous » masculin, & encourager une forme de male bonding
au détriment des intentions et volontés anti-masculinistes.

Lors de la réunion bilan cléturant ce week-end — ou je n’étais pas présent — il a été décidé de ne pas rendre
public le compte-rendu trés complet rédigé par un des participants concernant la discussion « tabous ». Je ne sais
pas comment cela a été décidé, avec quels arguments. Plus tard, lorsque j’ai demandé a recevoir ce compte-rendu

56



pour m’appuyer dessus dans 1’éla-boration de ce texte, j’ai appris que suite a un probléme informatique ce
compte-rendu avait été détruit. Peut-étre qu’un jour un nouveau compte-rendu sera rendu accessible, je le
souhaite. Je pense méme qu’il est absolument nécessaire que ces faits sortent de la non-mixité masculine parce
qu’ils renseignent sur ce qui se trame, aussi, dans ces rencontres non-mixtes. Ce sont en particulier de tels
propos et dynamiques qui doivent, a mon avis, étre soumis a un processus de reddition de comptes en direction
des féministes, puisque c’est bien au nom de la lutte féministe et de notre supposée solidarité avec elle(s), que
cette réunion a eu lieu. Rendre accessible ce savoir aux principales concernées me semble donc un minimum
éthique si nous ne voulons pas nous leurrer et les leurrer quant a la qualité politique des rencontres non-mixtes
masculines critiques du genre.

Plus concretement, je voudrais demander aux autres participants de cette rencontre de Dijon, en particulier
ceux qui ont également exprimé des désaccords, de partager leurs impressions, sentiments, analyses au sujet
de cette réunion, des propos tenus, de ce texte. De partager leurs comptes-rendus personnels concernant cette
réunion. De participer a un travail commun, collectif sur cette rencontre afin de faire un bilan collectif, pluriel.
Je ne m’attends pas a un unanimisme, mais j’aimerais savoir ol vous en étes afin de mieux saisir ol moi j’en suis
vis-a-vis de ce groupe éphémere d’un week-end. Afin de savoir ce que nous entendons lorsque nous disons « anti-
patriarcal », « anti-sexiste », « anti-masculiniste » ou « pro-fé-ministe ». Dés le début de cette dynamique libertaire
anti-patriarcale, j’ai eu des sentiments trés ambivalents notamment de par mes experiences précédentes dans le
milieu libertaire. J’ai spontanément peu d’espoir dans ces dynamiques, et la rencontre de Neuvy-sur-Saone avait,
de ce point de vue, été une trés agréable surprise, justement de par la teneur politique et personnelle trés critique
de la domination masculine, & commencer par la noétre. Si le silence consécutif sur les listes « boysdontcry » et
« suiteauweekend » m’avait énormément décu et refroidi, j’avais tout de méme espéré retrouver lors de cette
rencontre de Dijon l'esprit critique de la premiére rencontre. Ce ne fut clairement pas le cas et je ne participerai
pas a ce qu'une quelconque loi du silence, méme libertaire, recouvre ces actes misogynes et anti-féministes.

57



Pour un regard féministe matérialiste sur le
queer. Echanges entre une féministe radicale et
un homme anti-masculiniste

[Publié dans la revue Mouvements (n°20—2002/2) intitulée « Sexe : sous la révolution, les normes »]J

Voici un dialogue inhabituel dans lequel questionneur/euse et questionné-e ne cessent d’interchanger leurs roles.
Conclusion de la femme comme de ’homme, la pensée dite « queer » les interpelle, mais aussi les dérange et il/elle en
expliquent ici les raisons.

Léo Thiers-Vidal : pour toi, est-ce que le queer se définit contre le féminisme ?

Sabine Masson : Je vois vraiment au centre du queer une nouvelle maniere de rejeter les catégories binaires
de sexe, de méme qu’une nouvelle problématisation des sexualités qui mettent ces catégories au défi. Le queer
renvoie a « un ensemble de discours et pratiques associés a la transgression des frontieres de la différence des
sexes et de ’hétéronormativité. [...] Etre queer [...] c’est mélanger les genres! ». D’ou le poids dans la théorie
queer de la critique post-structuraliste du concept de genre contre sa tendance croissante a se confondre avec
«sexe » et laissant dans 'ombre les pratiques et discours du/sur le corps rompant cette correspondance?. Cette
critique du genre rejoint celle de ’hétérosexualité : I'analyse de la masculinité et de la féminité s’est structurée
autour de I'acceptation sociale de 'hétérosexualité comme la norme des relations humaines®. La théorie queer
s’érige contre tout essentialisme des catégories, par son insistance sur I’aspect performatif des pratiques du
corps et des discours revendiquant de « choisir son genre* ». Le queer marque donc une forte rupture avec le
féminisme, puisqu’il relativise tres fortement I'idée d’un vécu commun aux femmes. Une question qui me parait
trop souvent passée sous silence c’est : avec quel féminisme ou quel usage du genre le queer rompt-il? Il s’agit le
plus souvent du « féminisme académique » ou du genre « canonisé® », au sein d’un contexte anglo-saxon qui a
intégré théoriquement et politiquement la critique féministe.

L. T.-V.: D’ou vient selon toi le queer par rapport au féminisme ?

S. M. : Premiérement, je pense que la théorie queer trouve une origine dans la critique de 'oppression
hétérosexuelle et dans 'histoire récente des mouvements sociaux : a travers I’alliance d’une partie des lesbiennes
aux gays — suite a leur oppression / marginalisation dans le mouvement féministe dans une lutte contre une
société homo / lesbophobe et contre le controle du corps et de la vie des personnes homosexuelles atteintes du
sida®. Le queer s’est élevé également contre les aspects idéologiques de I'oppression hétérosexuelle, notamment
contre la perception hétéro-centrée de beaucoup des études et théories féministes. Je pense aussi que le queer est
issu du contexte plus spécifiquement théorique et littéraire du poststructuralisme nord-ameéricain, qui insiste sur
la fragmentation des catégories et I’analyse des discours qui s’y rapportent. Ces courants trouvent une inspiration

1 C. Saint-Hilaire, « Crise et mutation du dispositif de la différence des sexes : regard sociologique sur I’éclatement de la catégorie
sexe », in D. Lamoureux, Les limites de I'identité sexuelle, Les Editions du Remue-Ménage, Montréal, 1998, p. 24.

2 J. Scott, « The millenium phantasy », Symposium der Hans-Si-grist-Stiftung an der Universitat Bern : « Gender, History and Moderni-
ty », 1999.

3 ]. Butler, Gender Trouble. Feminism and the subversion of identity, Routledge, New York, 1999. R. Dunphy, Sexual Politics. An introduction,
Edinburgh University Press, 2000.

4 C. Saint Hilaire, * Le paradoxe de I'identité et le devenir-queer du sujet : de nouveaux enjeux pour la sociologie des rapports sociaux
de sexe », Recherches sociologiques, 1999/3, p. 58.

5 C.Ingraham, « The heterosexual Imaginary : Feminist Sociology and Theories of Gender », in S. Seidman (eds), Queer Theory / Sociology,
Blackwell, Oxford, 1996.

® Voir notamment D. Halperin, Saint Foucault, Oxford university Press, New York-Oxford, 1995; R. Dunphy, Sexual Politics..op. cit.

58



philosophique centrale dans I'analyse foucaldienne du discours, en ce qu’il norme et fixe les comportements
(hétéro)sexuels, et produit du pouvoir.

Celle-ci s’appuie sur le rejet d’'une conception du pouvoir comme « opposition binaire et globale entre les
dominateurs et les dominés’ » et incite & «I’autocritique des identités et discours que nous adoptons comme
partie de nos luttes® ». Plus largement, je place le queer dans un vaste contexte idéologique marqué par le rejet
de Uanalyse en termes de rapports sociaux et qui présuppose la fin de la modernité, des classes, des utopies, du
travail, et maintenant : du genre! Ce n’est pas un hasard si le queer se distingue des études gays et lesbiennes
et des « politiques de I'identité », qui ont mis 'accent depuis le début des années soixante-dix sur la défense
des droits des homosexuel-le-s, et passe a I’analyse du langage et des discours qui produisent un savoir et des
pratiques autour du sexe’.

S. M. : De la pensée féministe radicale, per¢ue comme «antimec», ou du queer, laquelle te semble-t-elle
pertinente pour un travail masculin sur I'oppression des femmes?

L. T.-V.: Une des lecons principales que m’a apprise mon implication avec des féministes et lesbiennes radicales
est de prendre conscience de ma position sociopolitique, spécifique et structurelle d’homme hétérosexuel et de ses
implications psychologiques, épistémologiques, sociopolitiques incontournables!®. Mon éducation participative
a la domination masculine me permet d’avoir une perception et action misogyne, des outils de dominant, et une
place matérielle privilégiée. Mon éducation vers et assimilation de ’hétérosexualité / socialité ont parachevé
cette position sociale de dominant. Le féminisme matérialiste fonctionne entre autres comme un miroir reflétant
ma position matérielle de privilégié, m’ouvrant les yeux et les tripes sur le vécu lié aux positions subordonnées
selon l’axe de genre, puis de race, de classe... Il fournit des outils d’analyse et de lutte concrets, applicables
immédiatement dans mon vécu des rapports sociaux de genre et dont I'efficacité m’est confirmée jour apres
jour. Sans ce matérialisme, il me semble impossible d’agir avec pertinence contre 'oppression des femmes
par les hommes. La pensée queer par contre ne me renvoie pas vers une position privilégiée mais incite par
l'accent qu’elle met sur la performativité, la sexualité, le discursif, a se croire indépendant des structures sociales.
Comme si je pouvais aller vers o bon me semblait, et que quasi toute transgression de 'ordre symbolique
hétéronor-matif était politiquement pertinente. Comme si nous étions tou-te-s des atomes libres survolant
genre, hétérosexualité et oppression des femmes par les hommes. Ca ne risque pas trop de faire comprendre aux
hommes que c’est plut6t une restriction de notre pouvoir et marge de manceuvre qui serait nécessaire...

Ce qui m’inquiéte sérieusement, c’est de voir réapparaitre une revendication masculine « pro-féministe »
se servant de la critique queer du sujet « femmes» pour minimaliser ou rejeter la notion de groupe social
«hommes!! », donc de 'oppression genrée. La volonté de démontrer ’existence de plusieurs axes oppressifs
et la nécessité de les penser simultanément se transforment ici en négation d’'une homogénéité des hommes
bien matérielle et réelle vis-a-vis des femmes : violences, appropriation et exploitation hétérosexuelle / sociale,
exploitation domestique, androcentrisme épistémique... Cette négation politique (qu’on avait déja connue dans
sa version marxiste pointant du doigt les fameuses femmes bourgeoises'?) est renforcée par I'accent quasi
exclusif mis par la pensée queer sur les registres d’analyse discursive, littéraire ou identitaire qui me laissent une
impression de légereté, de jeu. Ou sont donc passés les fondements du féminisme ? Un jeune homme découvrant
les enjeux sexe / sexualité / genre a travers une grille de lecture queer ne risque pas, & mon avis, de prendre
conscience de la violence brute, fondamentale et omniprésente qu’infligent les hommes aux femmes a travers le
monde. Il ne risque pas non plus de comprendre en quoi la mixité de genre est un lieu de violence permanente
pour les femmes, d’ou I'illusion de pouvoir participer de plain-pied aux luttes et études féministes et non depuis
une position sociale et un point de vue problématiques, de dominant.

L. T.-V. : Que t’apporte le queer en tant que féministe radicale ?

7 M. Foucault, La volonté de savoir (Histoire de la sexualité), Gallimard, 1976, p. 124.

8 Sawicki, in R. Dunphy, Sexual Politics..., op. cit., p. 26.

9 S. Seidman (eds), Queer Theory..., op. cit.

107, Thiers-Vidal, Rapports sociaux de sexe et pouvoir. Une comparaison des analyses féministes radicales avec des analyses masculines
engagées, mémoire de DEA Femmes/Genre, Genéve/Lausanne, 2001.

11D, Welzer-Lang, Et les hommes ? Etudier les hommes pour comprendre les changements des rapports sociaux de sexe, dossier d’habilitation,
Toulouse, 1999.

12 C. Delphy, L’ennemi principal, tome 1, Syllepse, 1998.

59



S. M. : Le principal apport de la pensée queer au féminisme, a mes yeux, c’est quelle critique I'invisibilisation
de la (hétérosexualité et la reproblématise. Si les théories féministes radicales ont souvent mis en évidence les
liens entre 'appropriation/exploitation des femmes et la contrainte & I’hétérosexualité, il n’empéche que peu
ont théorisé I’hétérosexualité comme systéme d’organisation sociale indétachable de I’analyse du patriarcat.
Le féminisme, méme radical, laisse ainsi globalement intact I« imaginaire hétérosexuel'® », notamment dans
certaines études sur la division sexuelle du travail'*. D’un point de vue matérialiste justement, cette maniére
de penser le genre — et non pas I’« hétérogenre!® » — sans penser la sexualité, épargne trop I'idéologie et le
pouvoir liés a la norme hétérosexuelle. En ce sens, je trouve le queer potentiellement inspirant sur la question
de Particulation des axes de pouvoir.

Un autre aspect qui m’a stimulée dans la pensée queer, c’est qu’elle rend attentive & « ’essentialisation toujours
possible » des concepts, notamment celui de genre. Est-ce seulement parce que le mot s’y préte bien ou plutot
parce que tout concept est menacé par ce type de glissement? Je penche pour la seconde solution. Cette critique
peut donc nous servir pour traquer les distorsions et détournements de nos propres concepts. Cela recoupe une
réflexion toujours utile sur la question de I'institutionnalisation du féminisme et des études genre, et sur ses
biais idéologiques éventuels.

S. M. : La critique queer des politiques identitaires t’inspire-t-elle des pistes pour la question de I'identité
masculine ?

L. T.-V. : Il me semble que la pensée queer et la pensée féministe matérialiste s’accordent jusqu’a un certain
point sur la question sexe / genre : ni 'un ni ’autre ne sont simplement naturels, évidents, hors du champ politique
et social. Si elles peuvent s’accorder sur le fait que le sexe « biologique » est une production politique permettant
l'oppression des femmes a travers la hiérarchie hétérosociale / sexuelle, et que le genre n’est rien d’autre qu’une
construction sociale donc transformable, elles ne semblent pas s’accorder sur les objectifs politiques de cette
transformation. La pensée queer me rappelle les analyses en termes de roles sociaux de sexe : si elle a abandonné
la notion de fondement biologique, elle oblitére de fagon comparable la question du pouvoir, de la hiérarchie'® et
des intéréts sociaux qui motivent ’adoption d’une identité dominante'’. Ce n’est, par exemple, pas tant la binarité
de genre qui me révolte que le fait qu’elle résulte d’actes oppressifs et s’inscrit dans un continuum de violence. A
mes yeux, 'identité masculine n’est rien d’autre que la forme humaine spécifique que prend 'oppression actuelle
des femmes par les hommes d’ou ma relative absence d’intérét pour une « transgression ou resignification » de
I'identité masculine. Autrement dit, cela ne m’intéresse pas de voir multiplier différentes masculinités puisque
celles-ci n’exprimeront que différentes fagons d’exploiter et d’opprimer les femmes. Oppression sauce macho,
gay, transgenre, genderfuck, vanille-S/M...? Non merci!

Ainsi, du coté des hommes, la prise de conscience de la position sociale oppressive aboutit souvent a revendiquer
une autre masculinité. Il me semble pourtant que nous avons (a I’opposé des groupes sociaux opprimés pour
lesquels la revendication identitaire reste une question de survie) a faire un chemin vers le refus d’identité
genrée donc I'abolition de I'identité masculine. Cette abolition ne peut d’ailleurs que passer par la mise en place
d’autres rapports sociaux abolissant progressivement le genre et créant de nouveaux ingrédients relationnels
humains. L’utopie du non-genre me semble d’ailleurs bien plus radicale que la création de nouvelles recettes
« post-identitaires », a 'aide d’ingrédients entierement marqués et structurés par 'oppression des femmes par
les hommes.

L. T.-V. : De ton cbté, comment formules-tu une critique féministe matérialiste a la théorie queer?

S. M. : Ce qui me dérange le plus c’est que j'y vois la disparition de la question de 'oppression (genre, race,
classe) et des rapports sociaux. La fluidité, voire I'irréalité du genre, et la possible dissolution des identités par la
performativité visualisent le changement & partir d’actes individuels contre-cultu-rels'®. La critique matérialiste

13 C. Ingraham, « The heterosexual Imaginary... », art. cit., p. 168.

14 Notamment chez D. Smith, The Everyday World as problematic, Northeastern University Press, Boston, 1987.

15 C. Ingraham, « The heterosexual Imaginary... », art. cit., p. 167.

165, Jackson, « Théoriser le genre : héritage de Beauvoir », Nouvelles questions féministes, vol. 20, n° 4, 1999.

17 Voir R. W. Connell, Gender and power, Polity press, Cambridge, 1987.

18 E. Glick, «Sex positive : feminism, queer theory, and the politics od transgression », Feminist review, n° 64, spring 2000; R. Dunphy,
Sexual Politics..., op. cit.

60



me parait essentielle sur ce point : Ueffet d’'un détournement ou d’une réappropriation des catégories demeure
limité par son contexte social et historique. Ce dernier disparait justement de la rhétorique queer, pourtant
clairement allusive a un environnement urbain nord-américain. Aprés un an de travail de terrain avec des
femmes indiennes au Mexique, je ressens un réel malaise devant le décalage béant entre la lutte de ces femmes
pour des droits fondamentaux et U'interprétation des pratiques S/M comme la fin du genre ! L’immense entrée
« queer » met a plat les relations de pouvoir et les constructions divergentes de I'identité sexuelle en fonction
de la race ou du genre!®. A rejeter toute référence aux catégories et groupes sociaux, a mettre I'accent sur leur
hétérogénéité et I'impossibilité de généraliser, elle entretient aussi un mythe du point de vue de «nulle part® »
qui contribue & I'invisibilisation du pouvoir. Un autre aspect que je reproche au queer, c’est qu’il fait 'impasse sur
les apports du féminisme radical et du lesbianisme radical. La déconnexion entre sexe et genre est déja au coeur
de ’analyse matérialiste d. patriarcat et nous permet de penser la variété des associations ou détournements
possibles entre sexe et genre. Quant au lesbianisme radical?!, sa critique de 'hétérosexualité comme systéme
fondamentalement interdépendant du patriarcat lui vaut une double marginalisation : dans le queer et dans le
féminisme.

S. M. : La critique queer de I’hétéronormativité t’interpelle-t-elle en tant qu’hétérosexuel ?

L. T.-V. : De nouveau, c’est encore auprés des lesbiennes radicales que je continue de puiser le plus de
confrontation théo-

rique et politique. Aussi, mon travail consiste avant tout a aménager avec les femmes les relations intimes,
concrétes, de telle fagcon que I’asymétrie de pouvoir soit amoindrie, par exemple a travers la non-cohabitation
(renforcant la prise en charge symétrique du travail domestique, le non-envahissement de ’espace personnel des
femmes, le choix explicite des rencontres), mais également la non-monogamie (coupant court a ’appropriation
exclusive, renforcant I'indépendance affective et les alternatives relationnelles pour les femmes). Mais le lesbia-
nisme comme stratégie politique pour I’abolition des genres exige bien plus que cet aménagement « éclairé »
de 'hétérosexualité : la fin des relations hétérosexuelles en tant que telles. Or, a ce niveau, il est clair que je
n’ai pas (encore ?) accepté de perdre certains priviléges en termes d’acces affectif, social et sexuel aux femmes.
Mais c’est bien en ces termes politiques précis que je continue de me formuler les enjeux sexe/sexualité/genre et
que la malléabilité politique des différents registres humains m’importe : ’homosexualité m’intéresse dans la
mesure ou elle représente une alternative a une sphére cruciale de I'oppression des femmes. Quant aux questions
liées a la non-monogamie, la bisexualité, le S/M ou le travail sexuel?, elles m’intéressent non pas en tant que
«transgressions ou resignifications post-identitaires » mais comme des possibles outils de déconstruction de
l'oppression des femmes dans ses dimensions sexuelles / relationnelles. Et bien que la sexualité soit un des lieux
cruciaux de I'oppression des femmes, il ne faudrait pas oublier que 'oppression des femmes par les hommes est
loin de se limiter a ce champ du vécu humain...

S.M. et L. T.-V. : Pour résumer, si la pensée queer nous interpelle dans sa remise en cause de I’hétéronormativité,
elle nous dérange dans la mesure ou :

« 1. Elle déconnecte genre de sexe, mais néglige le fait que le genre est un systéme politique d’organisation
des humains en oppresseurs et opprimées.

« 2. Elle traite la dimension discursive de ’hétéronormativité comme fondamentale, et non ses structures
sociales hiérarchiques.

« 3. Elle sur-visibilise la dimension sexuelle au détriment d’autres dimensions comme la division genrée
du travail, exploitation domestique, etc., ainsi que les autres axes d’oppression de race, de classe, de
continent...

9P, Halperin, Saint Foucault, op. cit.; T. de Lauretis, « Queer Theory : lesbian and gays sexualities. An Introduction », Differences, vol.
3,n° 2,1991.

20 3. Bordo, « Feminism, Postmodernism, and gender-scepticism », in L. J. Nicholson, Feminism / postmodernism, Routledge, New York,
1990, p. 140.

21 Voir notamment M. Wittig, The Straight Mind and Other Essays, Beacon press, Boston, 1992.

22 C. Monnet et alii, Au-dela du personnel. Pour une transformation politique du personnel, ACL, Lyon, 1998 ; G. Pheterson, Le prisme de
la prostitution, L'Harmattan, 2001.

61



« 4. Elle manque fondamentalement d’utopie radicale et accentue avant tout des modes d’actions individuels
au détriment de modes d’action collectifs en vue de ’abolition du genre.

Notes

62



Le masculinisme de « La domination
masculine » de Bourdieu

[Ce texte a été produit & 'occasion d’un séminaire interdisciplinaire en sciences sociales 4 'Ecole Normale
Supérieure - Lettres et sciences humaines; il a été mis en ligne en mai 2004 sur le site des « Chiennes de garde »
(‘http ://www.chiennesdegarde.com)]

L’objet de cette intervention est de présenter quelques aspects problématiques de I’analyse produite par
Bourdieu dans son livre La domination masculine, qui pourraient servir de guide de vigilance pour les hommes
désirant travailler sur la question du genre. Le dénominateur commun de ces aspects pourrait étre qualifié de
«masculinisme ». Introduit en France par la philosophe féministe Michéle Le Dceuff, celle-ci I’a défini de la facon
suivante : « ce particularisme, qui non seulement n’envisage que I’histoire ou la vie sociale des hommes, mais
encore double cette limitation d’une affirmation (il n’y a qu’eux qui comptent, et leur point de vue) » (1989 p. 55).
Ou avec les propres mots de Bourdieu : « Le propre des dominants est d’étre en mesure de faire reconnaitre leur
maniére d’étre particuliére comme universelle » (p. 69).

Deux citations!, extraites d’un article de la linguiste féministe Claire Michard (1987 p. 137) peuvent aider a
rendre concréte cette définition :

«Le village entier partit le lendemain dans une trentaine de pirogues, nous laissant seuls avec les femmes et
les enfants dans les maisons abandonnées » (Claude Lévi-Strauss)

«Encore aujourd’hui une des raisons pour lesquelles les adolescents des classes populaires veulent quitter
I’école et entrer au travail trés tot, est le désir d’accéder le plus vite possible au statut d’adulte et aux capacités
économiques qui lui sont associées : avoir de l'argent, c’est trés important pour s’affirmer vis-a-vis de copains et
avec les filles, donc pour étre reconnu et se reconnaitre comme “un homme” » (Pierre Bourdieu)

Jutiliserai pour ma part la notion de masculinisme de la fagcon suivante : « le masculinisme consiste a produire
ou reproduire des pratiques d’oppression envers les femmes — quel que soit le domaine d’action — et ce a partir
de la masculinité la position vécue de domination selon ’axe de genre. »

En quoi consisterait ce masculinisme théorique a la Bourdieu? Quelques éléments a partir de I'excellente
analyse effectuée par Nicole-Claude Mathieu dans « Bourdieu ou le pouvoir auto-hypnotique de la domination
masculine » (1999).

« 1. Ignorance, méconnaissance, déformation, sélection, citation erronée? d’analyses féministes sur le sujet

Bourdieu, entre autre, ignore le travail théorique fondateur effectué par des théoriciennes féministes franco-
phones?, telles que Christine Delphy, Colette Guillaumin, Paola Tabet, Nicole-Claude Mathieu ou Monique Wittig,
dont il semble considérer approche théorique comme relevant d’un « matérialisme primaire ». Ces théoriciennes
ont pourtant contribué de fagon centrale a rendre possible une analyse critique innovante des rapports sociaux
de sexe. Selon I’anthropologue Nicole-Claude Mathieu, ce qui motive ce traitement c’est probablement le fait
que ces théoriciennes « ne se cachent pas d’étre féministes » (1999 p. 291), et pourrait donc étre analysé comme
relevant d’un anti-féminisme sélectif. Selon la philosophe Francoise Armengaud, il s’agit d’« un coup sciemment

! Je remercie Catherine Kerbrat-Orecchioni, professeur en sciences du langage a Lyon 2 et 'TUFM, d’avoir attiré I’attention sur ces
citations lors de la journée d’étude « Pour 'usage d’une langue non sexiste dans la communication administrative a 'université » (28/04/04,
ISH, Centre Louise Labé), et de m’avoir communiqué ces références bibliographiques.

2 Par exemple, il confond Jeanne Favret-Saada avec Nicole-Claude Mathieu, les femmes seraient-elles interchangeables ? (p. 46)

3 1l est & noter qu’il préféré citer les chercheures féministes loin de lui, de préférence anglo-américaines, plutét que celles vivant et
travaillant dans la méme ville, le méme pays que lui.

63


http://www.chiennesdegarde.com

porté aux tendances les plus sociologiques de la recherche féministe et les plus radicales du mouvement des
femmes » (in Mathieu, 1999 p. 293).

Cette pratique n’est pas propre a Bourdieu, elle caractérise a mon avis bon nombre de travaux produits par les
membres du groupe dominant dont les écrits témoignent de leur ambiguité profonde a I’égard du féminisme, en
particulier le féminisme matérialiste et radical. Elle ne se limite pas a rendre invisibles les études féministes,
donc le travail des féministes, donc des femmes (ce qui reléve du sexisme classique), mais consiste globalement
a refuser de prendre en compte réellement et honnétement le travail théorique effectué par les femmes, en
particulier lorsque celles-ci s’inscrivent dans une démarche féministe. Elle s’apparente a la dynamique politique
d’exploitation domestique des femmes dans la mesure ou ces auteurs masculins approprient sélectivement les
savoirs produits par les femmes, en modifient le sens et la portée politique afin de les redéployer selon un propre
ordre du jour, en bénéficiant des retombées positives — symboliques et matérielles—de leurs productions et
en omettant de rendre visible le travail de ces femmes. Selon Nicole-Claude Mathieu : « on peut se demander
s’il ne s’agit pas [...] d’'une démonstration particuliérement voyante de la domination masculine, qui redouble
loppression des femmes par la suppression ou la distorsion de leurs expériences et de leurs analyses » (1999 p.
298).

«+ 2. Méconnaissance des enjeux violents de la réalité genrée et de ses rapports de force.

Bourdieu privilégie dans son livre 'analyse de la dimension symbolique de la domination masculine. En soi,
cela n’est pas un probléme, sauf qu’il ne I'annonce pas explicitement, en particulier dans le titre, et que tout laisse
a penser qu’il semble toujours considérer — comme dans son article de 1990 — que cette dimension symbolique
«fait I’'essentiel de la domination masculine ». En témoigne cette affirmation : «la position particuliére des
femmes sur le marché des biens symboliques explique 'essentiel des dispositions féminines » (p. 106).

11 évacue de cette facon ce qui a fait 'objet de la majorité des analyses féministes et qui est essentiel a une
compréhension adéquate des rapports sociaux de sexe, en particulier sa dimension symbolique : ’analyse des
aspects matériels centraux de I'oppression des femmes par les hommes tels que 'exploitation domestique des
femmes (Delphy) donc leur exclusion de la vie publique; I'appropriation masculine des outils complexes, des
armes et de la violence (Tabet); ’appropriation donc ’exploitation sexuelle des femmes (Guillaumin, Tabet);
le monopole masculin sur la production de savoir et son déploiement masculiniste (Le Dceuff, Mathieu);
I'organisation hétérosexuelle des rapports humains (Wittig)... En méconnaissant la dimension matérielle?,
Bourdieu pense, 2 mon avis, mal le lien entre dimension matérielle et symbolique, ce qui ’ameéne a faire peser le
poids politique sur les femmes, sur ce qu’elles devraient faire ou ne pas faire pour éviter la continuation de la
violence symbolique et non sur les hommes, qui disposent pourtant d’une bien plus grande marge de manceuvre
symbolique et matérielle pour agir sur les rapports sociaux de sexe.

De nouveau, Bourdieu n’a pas le monopole sur cette pratique. Bon nombre de membres du groupe dominant
travaillant sur ce sujet ignorent, minimalisent, sous-estiment le poids des pratiques matérielles oppressives sur le
vécu des femmes, et échouent ainsi a penser les dimensions matérielles et symboliques des rapports sociaux de
sexe, et leur interaction. La démarche critique de ces hommes consiste paradoxalement, et je cite les sociologues
féministes Huguette Dagenais et Anne-Marie Devreux, a « [éviter] de se confronter au rapport avec 'autre sexe
et a la réalité de ce rapport» (1998 p. 11).

Or ce geste d’évitement permet a ces auteurs de faire au moins une double économie psycho-politique : celle
qui consiste a ne pas reconnaitre pleinement les violences structurelles et individuelles que les pairs masculins
infligent aux femmes; celle qui consiste a ne pas quitter une approche avant tout intellectuelle des rapports
sociaux de sexe au bénéfice d’une approche intégrant intellect et affect de fagon non-biai-sée, c’est-a-dire en ne
privilégiant pas les affects des hommes sur ceux des femmes. En effectuant ce geste d’évitement, ces hommes
nourrissent également leur identification positive et leur attachement a la masculinité.

« 3. Vision euphémique, dépolitisée et symétrisée des rapports sociaux de sexe.

4 Bourdieu tente de dissiper cette critique (p. 40), pourtant ce geste explicatif me semble de nouveau trés représentatif des écrits
masculins, développant des théses souvent contradictoires avec les recherches féministes tout en expliquant en quelques mots, paragraphes
qu’il ne s’agirait la que d’'une mauvaise interprétation de leurs analyses, de la part de femmes voulant « monopoliser » ce domaine d’étude.

64



Assez logiquement, lorsqu’on méconnait la dimension matérielle des rapports sociaux de sexe, on en arrive a
décrire les raisons de l’existence et de la continuation de 'oppression des femmes par les hommes comme ne
relevant pas avant tout d’actes violents concrets, s’inscrivant dans une structure sociale hiérarchisée. Actes de la
part des hommes, motivés par le maintien de bénéfices matériels et symboliques, conscients® de leur position
vécue de domination vis-a-vis des femmes et s’appuyant sur une expertise politique genrée élaborée a travers les
différentes expériences vécues. Il est donc logique, lorsqu’on développe une vision aussi désincarnée des rapports
sociaux de sexe, de mettre ’accent sur une incorporation « comme par magie », « comme par enchantement »,
«en deca de la conscience et de la volonté » du principe androcen-trique institué dans 'ordre des choses — plutot
que sur la pré dominance des violences masculines, symboliques, matérielles et physiques. De facon comparable
on mettra 'accent, et je cite Bourdieu, sur : « Le pouvoir symbolique ne peut s’exercer sans la contribution de
ceux qui le subissent et qui ne le subissent que parce qu’ils le construisent comme tel » (p. 46), c’est-a-dire sur la
responsabilité, ’'adhésion ou le consentement des membres du groupe dominé vis-a-vis de leur oppression. En
effet, seule la prise en compte de I'influence de la dimension matérielle sur la dimension symbolique permet
d’envisager comme question principale la participation des hommes a 'oppression des femmes et non celles des
femmes a leur propre oppression. Et Bourdieu de poser ensuite : «les victimes de la domination symbolique
peuvent accomplir avec bonheur (au double sens) les tiches subalternes ou subordonnées [...] » (p. 64)

Cette vision désincarnée®, qui ne pense pas les rapports violents agis par les hommes concrets et leurs effets
sur les femmes concrétes, méne alors logiquement a une vision symétrisée des rapports sociaux de sexe ou
hommes et femmes sont, et je cite Nicole-Claude Mathieu, « quoique différemment quand méme, dominées
par la domination ». En effet, Bourdieu semble penser le lien entre structure genrée et position vécue de facon
relativement symétrique : « Si les femmes, soumises & un travail de socialisation qui tend a les diminuer, a les
nier, font 'apprentissage des vertus négatives d’abnégation, de résignation et de silence, les hommes sont aussi
prisonniers, et sournoisement victimes, de la représentation dominante » (p. 55).

« 4. Victimisation et déresponsabilisation des hommes

Cela nous permet de pointer un quatrieme aspect du masculinisme théorique de Bourdieu, mais qui caractérise
également bon nombre des écrits a ce sujet de la part de membres du groupe dominant : la victimisation et la
déresponsabilisation’ des hommes. Selon Bourdieu, le privilége masculin serait également un piége imposant a
chaque homme le devoir d’affirmer en toute circonstance sa virilité. Ce devoir de «virilité entendue comme la
capacité reproductive, sexuelle et sociale mais aussi aptitude au combat et a I'exercice de la violence est avant
tout une charge » (p. 57), celle d’étre toujours a la recherche d’accroitre son honneur dans la sphére publique. La
virilité deviendrait ainsi un idéal impossible, «le principe d’'une immense vulnérabilité ». Les dominants seraient
donc

«obligés» d’appliquer a leur corps, leur étre et leurs actes les schémes de I'inconscient engendrant «de
formidables exigences » (p. 76). L’expérience masculine de la domination et ses contradictions serait alors a
décrire comme «une sorte d’effort désespéré, et assez pathétique (...) que tout homme doit faire pour étre a la
hauteur de son idée enfantine de ’homme » (p. 76).

L’homme est selon Bourdieu, « gouverné », « dirigé », « guidé » par I’honneur, qui serait « une force supé-
rieure ».

Outre la charge affective forte marquant ces descriptions du vécu masculin® —charge dont ses descriptions
du vécu féminin sont dénuées, ce qui est révélateur d’un androcentrisme affectif - il est & noter que Bourdieu

5 Bourdieu affirme  plusieurs reprises qu’il ne s’agit pas de stratégies conscientes, délibérées contrairement a ce que démontrent pas
mal d’études féministes, notamment celle en matiere de violences physiques; et symboliques.

¢ «Les divisions constitutives de I'ordre social, et plus précisément les rapports sociaux de domination et d’exploitation qui sont
institués entre les genres... ». Ou est passé le sujet, 'agent ?

7 «Les dispositions qui inclinent les hommes & abandonner... » (p.39)

8 La seule exception ou Bourdieu n’est pas dans 'euphémisme, et parle de « tuer, torturer, violer, volonté de domination, d’exploitation
ou d’oppression » c’est pour 'expliquer par «la crainte « virile » de s’exclure du monde des « hommes » sans faiblesse de ceux que I'on appelle
parfois des « durs » parce qu’ils sont durs pour leur propre souffrance et surtout pour la souffrance des autres - assassins, tortionnaires et
petit chefs de toutes les dictatures... » (p. 58). Soit, en remettant ’accent sur le vécu affectif masculin et en situant ces violences loin de la
sphére domestique...

65



se sert — de facon peu cohérente d’ailleurs’— de la distinction entre virilité et masculinité, de telle facon a
concentrer dans la virilité ce qui serait source de domination des femmes, et source d’aliénation des hommes (on
note de nouveau la vision symétrique), lui permettant de maintenir la masculinité comme positive. Or, de cette
facon, il ignore de nouveau les apports des analyses féministes matérialistes qui pensent les rapports sociaux
de sexe comme relevant d’une construction sociale de la domination, ou le genre précéde le sexe, c’est-a-dire
ou les pratiques d’oppression produisent la hiérarchisation qui elle-méme donne lieu a la division en masculin
et féminin. Comme I'indique la sociologue féministe Christine Delphy : «le masculin et le féminin sont les
créations culturelles d’une société fondée, entre autres hiérarchies, sur une hiérarchie de genre » (1991 p. 98).

Et si nous voulons penser une société débarrassée de I'oppression des femmes par les hommes, il faut, selon
Delphy, étre capable de penser le non-genre. C’est-a-dire, pour revenir a Bourdieu, qu’il ne s’agit pas tant de
sauvegarder la masculinité en la distinguant de la virilité, mais bien de tenter de penser ’abolition méme de la
masculinité en tant que subjectivité et pratique d’oppression.

Note épistémologique finale

Pour finir, Bourdieu semble refuser toute considération de I'influence des circonstances historiques-matérielles
sur la facon dont les hommes pensent les rapports sociaux de sexe et c’est la, & mon avis, la clef principale de
compréhension de son masculinisme théorique. 11 considere I'idée féministe selon laquelle étre un homme, ne
pas vivre Uexpérience des femmes, serait un obstacle a I'analyse scientifique comme une maniére d’ « importer
dans le champ scientifique la défense politique des particularismes qui autorise le soupcon a priori, et mettre en
question 'universalisme qui, a travers notamment le droit d’accés de tous a tous les objets, est un des fondements
de la République des sciences » (p. 123)'°.

On retrouve dans cet argument une logique bien masculine d’appropriation, de droit d’accés qui rappelle
le droit d’acces sexuel et d’appropriation des hommes a toutes les femmes; de plus, il ne s’agit pas tant de
droit d’accés mais des modalités et des possibilités d’acces a un objet de savoir. En revanche, et cela témoigne
de nouveau du masculinisme théorique de Bourdieu, il semble défendre une vision épistémologique opposée
lorsqu’il aborde la place des homosexuels dans la re-cherche!! puisqu’il affirme alors : «les homosexuels sont
particuliérement armés pour (...) réaliser [le travail de destruction et de construction symbolique visant & imposer
de nouvelles catégories de perception et d’appréciation] et ils peuvent mettre au service de 'universalisme,
notamment dans les luttes subversives, les avantages liés au particularisme » (1998, p. 134)'2.

Il me semble en effet que le point de départ de toute analyse des rapports sociaux de sexe a partir d’'une
position vécue masculine devrait consister a prendre pleinement conscience des implications épistémologiques,
psychologiques et affectives du fait d’étre présent au monde a partir d’une position socio-politique particuliére,
celle de dominant selon I’axe de genre (et de sexualité). Ou, avec les propres mots de Bourdieu'*-lorsqu’il critique
Nicole-Claude Mathieu et qu’il parle des femmes et de leurs limitations et incapacités — il s’agit de pousser
«jusqu’au bout I'analyse des limitations et des possibilités de pensée et d’action » (p. 47), mais cette fois-ci
propres au vécu matériel et symbolique masculin.

Bibliographie de la communication et pistes de lecture

® Quelques extraits reflétant 'absence d’usage cohérent de ces deux notions : « homme viril et femme féminine » (p. 29); « habitus viril
donc non-féminin, ou féminin donc non-masculin » (p. 30); la circoncision, rite d’'institution de la masculinité par excellence, entre ceux
dont elle consacre la virilité tout en les préparant symboliquement a ’exercer » (p. 31); « émanciper le gargon par rapport a sa mére et
d’assurer sa masculinisation progressive » (p. 31); «la série des rites d’institution sexuels orientés vers la virilisation » (p. 31); «l'intention
objective de nier la part féminine du masculin » (p. 32); «le travail de virilisation (ou de déféminisation)» (32); «actes virils de défloration »
(p. 32); le travail constant de différenciation [...] qui les porte a se distinguer en se masculinisant ou en se féminisant » (p. 92); «la violence
virile apaisée » (p. 117).

10 pourtant, il affirme lui-méme que «les dominés, notamment les femmes » déploient « une perspicacité particuliére » propre a leur
position vécue (p. 37).

U1 Je remercie Frangoise Guillemaut, doctorante féministe en sociologie & 'Université Toulouse-Le Mirail de m’avoir signalé cette
contradiction.

12 Confirmé cette fois-ci : « les homosexuels comprennent mieux le point de vue des dominants que ces derniers ne peuvent comprendre
le leur » (p. 37). L'usage du verbe « pouvoir » renvoie bien a la capacité méme, liée a la position vécue.

13 Bourdieu semble se penser non seulement comme dans un ailleurs des rapports sociaux de sexe, cf. «la relation d’extériorité dans
la sympathie ol je me trouvais placé » mais que cet ailleurs lui permet en plus « d’orienter autrement et la recherche et I'action sur les
rapports de genre ».

66



Bourdieu, Pierre (1998). La domination masculine., Paris : Seuil.

Dagenais, Huguette et Anne-Marie Devreux (1998), « Les hommes, les rapports sociaux de sexe et le féminisme :
des avancées sous le signe de ’ambiguité ». Nouvelles Questions Féministes, 19 (2-3-4), 1-22.

Delphy, Christine (1991). « Penser le genre : quels problémes? », in Marie-Claude Hurtig, Michele Kail et
Héléne Rouch (dir.), Sexe et genre. De la hiérarchie entre les sexes, Paris, Ed. CNRS, pp. 89-101.

Delphy, Christine (1998). L’ennemi principal. 1. Economie politique du patriarcat. Paris : Syllepse.

Delphy, Christine (2001). L’ennemi principal. II. Penser le genre. Paris : Syllepse.

Guillaumin, Colette (1992). Sexe, race et pratique du pouvoir. L’idée de nature. Paris : C6té-Femmes.

Hartsock, Nancy (1998). The feminist standpoint revisited & other essays. Westview : Oxford.

Le Doeuff, Michele (1989). L’étude et le rouet. 1. Des femmes, de la philosophie, etc. Paris : Seuil.

Le DoeufF, Michéle (1998). Le sexe du savoir. Paris : Flammarion.

Mathieu, Nicole-Claude (1991). L’anatomie politique. Catégories et idéologies du sexe. Paris : Coté-Femmes.

Mathieu, Nicole-Claude (1999). « Bourdieu ou le pouvoir auto-hypnotique de la domination masculine »,Les
Temps Modernes, n° 604, pp. 286-324.

Michard, Claire (1988). « Les valeurs sémantiques « humain » et « humain méle », in Catherine Fuchs (dir.),
L’ambiguité et la paraphrase, Centre de publications de 'université de Caen, 1988, 135-138.

Michard. Claire (1982). Sexisme et sciences humaines : pratique linguistique du rapport de sexage (en collab. avec
Claudine Ribéry). Lille : Presses universitaires de Lille.

Michard, Claire (2002). Le Sexe en linguistique : sémantique ou zoologie? 1, Les analyses du genre lexical et
grammatical des années 1920 aux années 1970. Paris : L'Harmattan.

Pheterson, Gail (2001). Le prisme de la prostitution, Paris : L'Harmattan.

Tabet Paola (1987). «Du don au tarif. Les relation sexuelles impliquant une compensation », Les Temps
Modernes, n° 490, pp. 1-53.

Tabet Paola (1991). «Les dents de la prostituée : échange, négociation, choix dans les rapports économico-
sexuels », in Marie-Claude Hurtig, Michele Kail et Héléne Rouch (dir.), Sexe et genre. De la hiérarchie entre les
sexes, Paris, Ed. CNRS, pp. 227-244.

Tabet, Paola (1998). La construction sociale de I'inégalité des sexes. Des outils et des corps. Paris : L'Harmattan.

Tabet, Paola (2001). « La grande arnaque. L’expropriation de la sexualité des femmes », Actuel Marx, n° 30, pp.
131-152

Wittig, Monique (2001). La Pensée Straight. Paris : Balland.

Notes

67



Culpabilité personnelle et responsabilité
collective : le meurtre de Marie Trintignant par
Bertrand Cantat comme aboutissement d’un
processus collectif

[Cet article est la retranscription d’une intervention dans I’atelier féministe (intitulé « Du crime d’honneur a
la violence masculine en passant par le crime passionnel ») au colloque Marx international IV en octobre 2004.
L’intervention de Léo avait alors pour titre « Lorsque I'exception confirme la régle ».]

Lorsque, le 27 juillet 2003, Bertrand Cantat a décidé de frapper - a mort — Marie Trintignant, il a engagé sa
responsabilité individuelle pour les conséquences de ses actes — quels que puissent étre ensuite ses discours
de déni, de reconnaissance partielle, de projection de responsabilité ou de pleine re connaissance et éventuelle
demande de pardon. Si cette dimension subjective, individuelle de la reconnaissance de culpabilité peut étre
importante pour les personnes proches de Marie Trintignant et la fagcon dont celles-ci pourront vivre ce meurtre,
elle n’évacue évidemment ni la culpabilité individuelle de Cantat, ni la dimension de responsabilité collective
pour ce meurtre. J’entends par responsabilité collective le fait que les actes de Cantat peuvent évidemment étre
analysés comme reflétant son investissement dans la masculinité hétérosexuelle, c’est-a-dire 'investissement
subjectif par un humain d’un certain registre de pratiques de soi et des autres, sources de bénéfices structurels
considérables. Les actes de Cantat révélent ainsi le degré de résistance et/ou de complaisance que celui-ci a au
préalable développé face a cette socialisation masculine hétérosexuelle. Plus spécifiquement, les actes de Cantat
peuvent également étre analysés comme le produit d’une socialisation masculine spécifiquement de gauche
radicale. Et c’est en tant que pratique d’une masculinité hétérosexuelle engagée a gauche que les actes de Cantat
peuvent collectivement interroger les hommes hétérosexuels de la gauche radicale.

Lorsque, en tant quhomme hétérosexuel engagé a gauche, on commence a s’intéresser aux rapports sociaux
de sexe — en particulier a travers la grille d’analyse féministe radicale — on est trés rapidement confronté
a 'absence d’une pratique de la responsabilité individuelle et/ou collective au sein de la gauche radicale. La
socialisation de gauche implique souvent une projection de ce qui pose probléme dans un autre abstrait (le
systéme capitaliste, I'Etat, les multinationales) ou dans un autre concret (les patrons, les politiciens, les policiers).
La rencontre avec le féminisme donne alors souvent lieu a une intégration de la critique féministe selon ce
méme mode : I'autre abstrait devient le systeme patriarcal, la socialisation genrée, I’autre concret, les machos,
les violeurs. Cette culture politique désincarnée empéche alors souvent ces hommes de jeter un regard politique
sur leurs propres pratiques, sur celles au sein de leurs propres collectifs ou organisations et sur celles au sein de
leurs vies personnelles. Or cette culture politique désincarnée a une fonction politique précise : le maintien d’une
culture politique masculine, c’est-a-dire servant les intéréts et les subjectivités des hommes hétérosexuels de
gauche. Cette masculinisation de I'engagement de gauche est donc simultanément une hétérosexualisation : les
représentations et pratiques prédominantes de la gauche radicale n’interrogent pas 'organisation hétérosexuelle
des rapports sociaux et reconduisent la distinction classique entre vie privée et vie publique. Cette culture
politique contribue donc a produire une masculinité hétérosexuelle qui ne s’interroge pas, qui ne doute pas de
soi et surtout qui ne tolére pas le fait d’étre interrogée par des membres de groupes sociaux subordonnés sur ce
qui pose probléme dans ses actes, autant au sein de la sphére privée que publique.

L’absence d’une culture de responsabilité, de retours politiques critiques sur soi (ses pratiques, ses émotions,
ses désirs, ses objectifs) toujours justifiée au nom d’une cause considérée seule politiquement légitime per-

68



met, entre autres, a ces hommes de construire un sentiment moral de puissance, d’intégrité, d’authenticité
individuelles devenues synonymes de capacité a agir politiquement sur le monde. Or c’est précisément parce
que l'interrogation féministe (en particulier sur le mode «le privé est politique ») bloque ce sentiment moral
d’intégrité et d’authenticité, et qu’elle introduit une perception contradictoire de soi comme entre autres négatif,
destructeur, violent et égoiste... que les hommes de gauche refusent majoritairement une lecture politique incar-
née des rapports sociaux de sexe. S’intégrer soi a cette lecture comme faisant profondément et structurellement
partie du probléme semble étre vécu comme incompatible avec 'engagement politique radical : on ne pourrait
et faire partie du probléme et vouloir contribuer a sa résolution. Adopter une perception de soi qui est négative
et positive et qui oblige avant tout & dé-placer la question vers les pratiques et leurs conséquences politiques sur
la vie des autres semble alors devenir synonyme de psychologisation, de dépolitisation, de culture chrétienne
/ stalinienne de culpabilité - ce qui est paradoxal puisque cette culture de l'irresponsabilité sert précisément a
sauvegarder un sentiment moral d’intégrité et d’authenticité.

L’analyse féministe des rapports sociaux de sexe invite en effet les hommes a se percevoir comme faisant
profondément partie du probleme, comme constituant un obstacle structurel & une société égalitaire. Elle invite
les hommes a se percevoir non tant comme des individus mais avant tout comme des membres d’un groupe
social, grandement dépourvus d’individualité. La réaction masculine courante a I'interrogation féministe consiste
alors a dire : « Oui, mais moi je suis différent. D’ailleurs, je I’ai demandé a ma copine, et moi je ne suis pas
comme ca. Je vous l'assure, je fais bien la vaisselle. »

Un enjeu central d’une lecture anti-masculiniste incarnée des rapports sociaux de sexe consiste alors, a mon
avis, bien au contraire a se dire : «J’ai beaucoup plus de choses en commun avec Bertrand Cantat que de différent.
Les actes meurtriers de Cantat en disent beaucoup plus sur ma facon de vivre et d’agir que je ne veux bien
reconnaitre. »

C’est en effet lorsqu’ils acceptent de se percevoir comme partie intégrante d’une réalité sociologique oppressive
que les hommes de gauche peuvent commencer (a 'aide des analyses féministes) a interroger cette réalité depuis
leur position vécue, puis a transformer leur fagon d’agir et celle de leurs pairs. Il s’agit donc de relire leur vécu
et leurs pratiques a travers ’hypothése que ceux-ci relevent plus souvent de 'oppression que non plutét que
d’effectuer une telle relecture en postulant une rupture qualitative avec «les machos ».

C’est entre autre dans ce sens qu’un collectif de féministes participant a un séminaire international sur le
genre a Budapest en 1997, avait refusé comme réponse unique 'exclusion d’'un homme qui avait violé une
femme pendant ce séminaire : elles demandaient a tous les hommes présents de relire leurs comportements
et vécus en postulant cette continuité oppressive, refusant ainsi que le « probléme patriarcal » soit projeté de
facon déresponsabilisante sur ’homme violeur. Elles exigeaient que les hommes — en tant que membres d’'un
groupe social - effectuent un travail critique personnel et collectif sur leur propre participation a 'oppression
des femmes et rendent concrétement accessibles, c’est-a-dire par écrit, les retours critiques sur leurs propres
comportements et ce qui avait selon eux rendu possible ce viol. Si cette dynamique critique avait partiellement eu
lieu (et uniquement de par la demande répétée de la part de ces féministes), elle avait surtout confirmé ’absence
de culture critique chez les hommes de la gauche radicale, méme «antisexistes ». En France, c’est également
I'absence voire le refus collectif de retour critique sur la masculinité hétérosexuelle de gauche radicale qui avait
renforcé un décalage politique genré lors d’un camping anti-patriarcal en 1995 au sein de la gauche libertaire,
d’ailleurs également marqué par des violences masculines contre des participantes.

Il semble donc que ce refus masculin et/ou cette incapacité masculine a développer un regard critique sur les
pratiques oppressives vis-a-vis des femmes fassent partie intégrante d’une culture politique de gauche associant
automatiquement ce type de travail politique a une pratique stalinienne et/ou chrétienne de culpabilité. La
difficulté actuelle de penser la facon dont le « je » masculin hétérosexuel est pleinement structuré par un «nous »
oppressif peut, a mon avis, étre éclairée a travers les notions de culpabilité personnelle et responsabilité collective.
Cette démarche est inspirée d’'une conférence donnée par la philosophe féministe serbe Dasa Du-hacek sur la
notion de responsabilité collective dans le contexte de I’ex-Yougoslavie, et ce a partir du travail théorique de
Hannah Arendt.

Selon Arendt, la notion non-politique de culpabilité s’applique a des personnes et est fonction directe de leurs
actes : dans ce sens, Bertrand Cantat est seul coupable de ses actes meurtriers au sens légal et moral. La notion de

69



responsabilité collective, par contre, fait référence a un registre politique et est fonction de 'appartenance a une
communauté sociopolitique. Ce qui distingue la responsabilité collective, c’est le fait que celle-ci est indirecte
(vicarious) et involontaire : elle concerne donc des choses que la personne citoyenne n’a pas faite elle-méme
et elle résulte d’'une appartenance non-choisie (au sens plein du terme) & une communauté politique. L’idée
d’une responsabilité collective peut alors étre comprise comme ’obligation politique d’appréhender les charges
autant que les bénéfices liés a appartenance a un groupe sociopolitique précis. Pour citer Arendt! : « This
vicarious responsibility for things we have not done, this taking upon ourselves the consequences for things
we are entirely innocent of, is the price we pay for the fact that we live our lives not by ourselves but among
our fellow men, and that the faculty of action, which, after all, is the political faculty par excellence, can be
actuali-sed only in one of the many and manifold forms of community » (1987 : 50).

Or une des resistances récurrentes a cette notion de responsabilité collective provient paradoxalement du fait
qu’elle n’est pas entendue comme notion politique mais comme notion morale : ceux-la méme qui rejettent le
travail politique féministe en agitant I'épouvantail de la culpabilité chrétienne et/ou stalinienne, refusent de voir
la fagon dont leur position vécue et leur pouvoir d’action sont sociologiquement fonction de leur appartenance
a un groupe social. De nouveau, la vision désincarnée régne : si les hommes hétérosexuels de la gauche radicale
sont généralement bien obligés de reconnaitre les privileges structurels de genre dont ils bénéficient, ils refusent
de voir non seulement la fagon dont eux-mémes participent a cette reproduction de 'inégalité de genre mais
également la facon dont ces priviléges sont une production collective de la part de leur groupe sociopolitique,
préférant maintenir leur attachement a un sentiment moral d’intégrité.

Or lorsqu’on tente de développer un regard critique anti-masculiniste sur sa position vécue et ses actes, de
nouveau la distinction entre culpabilité personnelle et responsabilité collective est pertinente. Si la grille de
lecture féministe permet d’identifier les actes pour lesquels la responsabilité personnelle et directe est bien en
jeu, comme I'exploitation domestique, les violences physiques et sexuelles ou I'instrumentalisation des femmes...
elle accentue également la dimension collective, institutionnelle et structurelle des rapports sociaux de sexe,
c’est-a-dire ce en quoi ’appartenance sociopolitique a la masculinité hétérosexuelle peut étre lue comme une
absence d’individualité. Et la dimension politique de la responsabilité collective permet alors de ne pas penser ce
dernier registre en terme de culpabilité collective - ce qui donne lieu a des sentiments moraux fonciérement axés
sur soi-méme donc non politiques — mais comme exigeant justement « une transcendance de 1’état subjectif
individuel », un décentrement de soi vers les autres qui passe avant tout par ’action politique, dans la sphére
privée et publique.

Développer un regard politique sur la responsabilité collective corrélée a ’appartenance a la masculinité
hétérosexuelle implique donc avant tout de s’intéresser au monde ou les actes sont commis et aux conséquences
de ces actes pour les humains n’appartenant pas a ce groupe sociopolitique, et non de s’arc-bouter sur un
sentiment moral d’intégrité et d’authenticité. Il implique d’agir aujourd’hui sur les conditions qui ont rendu
possible la décision de Bertrand Cantat de porter des coups meurtriers contre Marie Trintignant, en particulier
les conditions liées a son appartenance a la gauche radicale. C’est dans ce sens qu’il est a mon avis possible
de parler du meurtre de Marie Trintignant comme étant également un aboutissement d’un processus collectif
impliquant une responsabilité collective spécifique.

Note

! Collective Responsibility » [19691 in James Bernauer (ed.) Amor Mundi : Explorations in the Faith and Thought of Hannah Arendt,
(Dordrecht : Martinus Nijhoff, 1987).

70



Annexe



La fin d’un tabou a 'université

[Ce texte, co-signé avec Laure Berini, Coline Cardi, Marylene Lieber et Céline Peyraud, a été publié dans Le
Monde le 7 mars 2002. Nous les remercions pour leur autorisation a re-publier cet article. Concernant I’évolution
juridique sur le harcelement sexuel, se référer a I’Association Européenne contre les Violences Faites aux Femmes
au Travail (www.avft.org). ]

La pétition lancée par notre collectif d’étudiant-e-s, CLASCHES (Collectif de lutte anti-sexiste contre le
harcélement dans I'enseignement supérieur), a recueilli a ce jour plus de onze cents signatures d’étudiant-
e-s, d’enseignant-e-s, de cher-cheur-e-s, de personnels administratifs issu-e-s de diverses disciplines et de
multiples institutions de 'enseignement supérieur. Un tel écho révéle qu'un débat sur le harcélement sexuel
dans enseignement supérieur est aujourd’hui possible. Nous nous réjouissons que ce débat public soit, depuis
quelques semaines, enfin ouvert. Toutefois, la chronologie médiatique, qui fait coincider notre pétition et la
seule plainte pour harcélement sexuel déposée a ce jour par une étudiante (Le Monde du 2 février), instaure un
climat de confusion entre notre mobilisation collective et cette plainte.

Nous déplorons que, dans plusieurs articles récents, les revendications générales du CLASCHES soient
déformées et réduites, plus ou moins explicitement, a une mobilisation autour d’un cas particulier. Le caractére
nouveau et exceptionnel de cette plainte ne doit pas faire oublier la récurrence du phé-

nomene, autant que les cas dont nous avions connaissance avant de lancer notre mouvement, et ceux qui
nous ont été communiqués depuis. Il nous semble opportun de rappeler que les enjeux d’une action collective
contre le harcélement sexuel sont académiques, et non personnels. Cette confusion dans le traitement des
informations traduit les résistances qui contribuent a occulter le caractére social du harcélement sexuel et en
dénient 'importance.

Notre objectif est de mettre en évidence le tabou qui pése sur le harcélement sexuel, le manque d’information
et absence de dispositifs institutionnels qui permettraient d’identifier, de prévenir et de sanctionner les cas
de harcélement sexuel dans les universités et les écoles supérieures francaises. En tant qu’étudiant-e-s, il est
de notre responsabilité de mettre au jour 'existence de telles pratiques, trop souvent assourdies ou étouffées
par linstitution elle-méme. Aujourd’hui, il est nécessaire que tous les acteurs de 'enseignement supérieur
s’approprient cette question pour que des mesures concreétes soient mises en ceuvre. Nous réaffirmons ici notre
volonté de permettre au débat de s’engager dans des voies constructives.

L’université n’est ni plus ni moins propice qu’un autre lieu au harcélement sexuel. Comme dans ’ensemble de
la société, les lois de 1992 (art. 222-33 du code pénal) et de 2002 (Loi 2002-73 du 17 janvier « de modernisation
sociale ») doivent pouvoir y étre appliquées.

Le harcelement sexuel est une forme, parmi d’autres, d’abus de pouvoir. Lorsqu’un-e enseignant-e, afin
d’obtenir des

contreparties de nature sexuelle de la part de son-sa subordonnée, lui promet une situation plus avantageuse,
lui inflige une sanction en cas de refus, il-elle ne se situe pas nécessairement dans une logique de séduction, mais
abuse de toute évidence de sa position d’autorité. Méme si, le plus souvent, cette relation ne s’inscrit pas dans
un rapport salarial, nul ne peut ignorer la relation de dépendance des étudiant-e-s vis-a-vis des enseignant-e-s
(bourses ou allocations, lettres de recommandation, renouvellement d’un contrat d’enseignement, intégration
dans des équipes de recherche, etc.). Or divers éléments favorisent ['utilisation abusive du pouvoir conféré par la
position hiérarchique.

La proximité intellectuelle dans la relation pédagogique est un élément qui brouille les cartes de la subordina-
tion. Les étudiant-e-s peuvent étre tenté-e-s de 'oublier pour mieux s’intégrer au milieu universitaire. C’est
particuliérement vrai des doctorant-e-s, qui sont, potentiellement, les futur-e-s collegues de leurs professeur-e-s.

72


http://www.avft.org

En outre, ’absence d’instances disciplinaires statuant sur les cas de harcelement sexuel induit un véritable
déni de justice. Tous les acteurs de I'université ne sont pas sur un pied d’égalité. Négliger 'importance de tels
recours revient donc a priver les étudiant-e-s du droit de dire non. Il ne s’agit pas de réprimer des désirs ou
d’orchestrer une quelconque chasse aux sorciéres, mais de permettre a chacun-e un consentement ou un refus
sans équivoque.

Nous avons adressé une lettre ouverte au ministre de I’éducation nationale, consultable sur notre site. En
réponse, M. Lang nous a adressé une lettre de soutien. Il y inscrit la lutte contre le harcélement sexuel dans
une volonté affirmée de rompre avec les abus de pouvoir et le sexisme dans '’enseignement supérieur. Nous
avons également sollicité la Conférence des présidents d’université (CPU), la présidence du CNRS, le Conseil
national de 'enseignement supérieur et de la recherche (CNESER) et les syndicats d’étudiants et d’enseignants.
Une journée d’étude impliquant tous les acteurs de ’enseignement supérieur est prévue.

Nos propositions suivent trois orientations principales :

- Pour remédier a la loi du silence, nous insistons sur 'importance d’une politique de prévention du harcélement
sexuel par le biais de brochures et d’affichage.

- Les instances de régulation des litiges déja existantes a I'intérieur de ’enseignement supérieur (section
disciplinaire des conseils d’administration et le CNESER) doivent prendre en compte sans ambages la question
du harcelement sexuel, en devenant des lieux d’écoute et de conseil qui accordent de la considération a la parole
des victimes, en permettant un traitement préventif des cas avant 'exacerbation des conflits, et, le cas échéant,
en appliquant les sanctions disciplinaires actuellement en vigueur (art. 29-1 et 29-2 ajoutés a la loi n° 84-52 du 26
janvier 1984). Afin que ces instances de recours soient fiables, transparentes et efficaces, il faut en aménager le
fonctionnement et la composition (intégrer une véritable représentation étudiante ainsi qu'une représentation
paritaire hommes-femmes et nommer des mandataires compétents sur la question et indépendants des deux
parties).

- Puisque le harcélement sexuel est une forme d’abus de pouvoir dans la relation entre étudiant-e-s et
enseignant-e-s, il est aujourd’hui plus que nécessaire de soumettre au débat le statut des étudiant-e-s. Afin de
préserver la qualité de la relation pédagogique, il importe de clarifier les attentes, les droits et les devoirs de
chacun-e au sein du systéme universitaire. En effet, le harcélement sexuel risque d’autant plus de sévir que la
situation des étudiant-e-s sera plus floue et plus précaire. La réflexion que nous appelons de nos voeux ne saurait
donc isoler la question spécifique du harcélement sexuel du cadre plus général de dépendance dans lequel elle
s’inscrit. Notre action vise a en finir avec le déni de justice que la loi du silence impose depuis trop longtemps aux
victimes de harcélement sexuel, et a favoriser I’émergence de leur parole. Notre fonction n’est toutefois pas de
parler en leur nom. Le harcelement sexuel est un probleme social auquel nous souhaitons apporter des réponses
collectives : trop souvent les victimes de harcelement sexuel se voient renvoyées a leur propre psychologie, par
une inversion de 'ordre des causes et des conséquences.

CLASCHES ne propose ni une plaidoirie ni une thérapie, mais une réflexion politique sur le monde universitaire
auquel nous appartenons. Pour préserver des relations pédagogiques de confiance, il est impératif de résoudre
collectivement le probleme du harcelement sexuel en tant qu’abus de pouvoir.

Nous espérons, par ce texte, mettre un terme a la confusion entre les revendications de CLASCHES et un
cas particulier qui focalise ’attention des médias. Cette confusion nous expose au soupgon d’étre manipulé-e-s,
instrumentalisé-e-s par les un-e-s ou les autres, niant ainsi notre autonomie de pensée, voire notre existence
méme. Or dénier aux étudiant-e-s le droit de penser et d’agir publiquement proceéde de la méme logique que
celle qui ignore la parole des étudiant-e-s victimes de harcélement. Refuser notre indépendance de pensée et
éluder notre autonomie d’action, c’est vouloir nous garder dans un état de sujétion, ce méme état qui favorise le
silence autour du harcélement sexuel. Les réactions qui se font entendre aujourd’hui montrent assez la nécessité
de rompre le silence.

73



Humaniste, pédocriminalité et résistance
masculiniste

[Cet article a été écrit fin octobre et mis en ligne en novembre 2004 sur le site Sisyphe (http ://sisyphe.org).
Bien qu’essentiellement informatif concernant divers acteurs du masculinisme, nous avons jugé important
de le rééditer car, malgré les monstruosités défendues par Hubert Van Gijseghem, celui-ci continue d’étre
régulierement invité dans des facultés de psychologie.]

Le jeudi 21 octobre 2004, en parallele au débat « Les résistances des hommes au changement » organisé par
Les Cahiers du Genre a 'TRESCO, avait lieu une séance de formation a la résistance au changement. En effet,
ce méme jour, Le Journal du Droit des Jeunes — Revue d’action juridique et sociale — organisait de nouveau a
Paris, a [’Espace Reuilly, une journée de formation avec M. Hubert Van Gijseghem, psychologue belgo-canadien,
promoteur en France, en Belgique, en Suisse, au Luxembourg... de théses dénoncées par de nombreuses personnes
et associations luttant contre la violence faite aux enfants et aux femmes par les hommes.

Ainsi, ’Association pour la formation a la protection de ’enfance, (AFPE) dans un texte intitulé « Contre
l’abus de silence », s’inquiétait en 1998 :

«Nous nous étonnons de 'audience que Monsieur Hubert Van Gijseghem rencontre depuis quelques années,
et nous nous étonnons particuliérement de la place quasi-promotionnelle que le Journal du Droit des Jeunes lui
consacre. Nous pensons que U'esprit du Journal du Droit des Jeunes et la thése de Monsieur Van Gijseghem ne
sont pas compatibles. Autrement dit, nous pensons que le droit de se taire quand on vous détruit n’est pas un
droit, mais le triomphe ironique et cruel du systéme agresseur. »

L’AFPE poursuivait :

« Apparemment, Monsieur Van Gijseghem consacre quelques phrases dans ses textes et quelques minutes dans
ses conférences pour reconnaitre que des agressions sexuelles intrafamiliales sur mineurs existent et qu’elles
constituent bien un fléau social. Mais aussitdt apres, sa pensée se développe dans un tout autre sens et ne va
plus se préoccuper désormais que de pourfendre ce qu’il considére comme des exces et des dérives en matiére
de protection de 'enfance. Il n’hésite pas a dire que c’est la mise en mots qui constitue I’abus, autrement dit que
c’est la parole qui est le lieu constitutif de la violence. [...]

Apparemment, Monsieur Van Gijseghem met en garde contre ce qu’il appelle les fausses allégations, notam-
ment dans un contexte de séparation des parents. Au nom de ce qu’il définit comme un « syndrome d’aliénation
parentale », il finit par discréditer systématiquement la parole de ’enfant dés I'instant que scs parents sont
séparés. Ce qui se présentait comme une régle de prudence est devenue un dogme au service de la surdité.

Apparemment, Monsieur Van Gijseghem dit qu’il faut considérer la mémoire avec prudence. En fait, il joint sa
voix aux tenants de la théorie dite des « faux souvenirs ». Avec eux il insiste sur les risques qu’il y a de prendre
au pied de la lettre certaines réminiscences ou certaines images de 'inconscient, et avec eux il en profite pour
nier I’éventualité d’un retour de mémoire traumatique aprés un temps d’occultation. Ici encore, la prudence
nécessaire est priée de laisser la place au déni systématique.

Apparemment, Monsieur Van Gijseghem met en garde contre les effets pervers possibles des actions de
prévention aupres des enfants. Mais en fait, il ne s’occupe pas de les professionnaliser davantage pour les rendre
encore plus rigoureuses, il estime qu’elles n’ont pas lieu d’étre et qu’il faut les rayer purement et simplement de
la carte des écoles élémentaire et maternelle. Il ne concéde qu’une action préventive en direction d’adolescents
«a risques », comme si seul 'agresseur, potentiel pouvait bénéficier de ses attentions.

Apparemment, Monsieur Van Gijseghem met en garde contre ce qui reléve a ses yeux de acharnement, tant
en matiére d’investigation qu’en matiere thérapeutique. Mais en fait, il considére d’une part qu’il n’est nul besoin

74


http://sisyphe.org

d’une thérapie spécifique pour des enfants victimes d’agressions sexuelles, d’autre part que leur parole doit
rester conte-nue dans un espace clos et qu’il n’est nul besoin de la relier a 'instance judiciaire. »

M. Van Gijseghem n’est pas un psychologue marginal ou isolé. Professeur a 'université de Montréal, il est
également expert judiciaire et intervient dans la formation de magistrats, de psychologues, de policiers, de
gendarmes et de travailleurs sociaux dans différents pays. En France, ot il est entre autre conférencier a 'Ecole
nationale de la magistrature, un récent rapport du Ministére de la Justice recommandait qu'une méthodologie
introduite par Van Gijseghem soit utilisée par les policiers accueillant la parole d’enfants victimes de violences.
En Belgique, en pleine affaire Dutroux, des gendarmes ont été formés par ce méme Van Gijseghem en matiére
d’écoute et de recueil de témoignages de victimes de violences. En Suisse, il est intervenu dans la formation de
magistrats et de policiers du canton du Tessin et auprés des policiers du canton de Neuchatel.

Malgré les theses avancées, relativement peu de critiques ont été entendues et surtout sérieusement prises
en considération. Récemment, le député socialiste Giuseppe Bill Arigoni a pourtant interpellé — sans succeés
— le Conseil d’Etat du canton du Tessin concernant I'invitation faite & Van Gijseghem pour venir former des
magistrats suisses : « [C’est] un auteur controversé, discuté et critiqué pour son ambiguité, sa partialité, le manque
de fiabilité scientifique de ses études. » Aux Pays-Bas, la journaliste et juriste féministe Simone Korkus a dénoncé
I'idéologie du syndrome d’aliénation parentale :

«Le plus grand danger lié a Papplication du syndrome d’aliénation parentale est le fait que des cas réels
d’inceste soient maintenus hors de la sphére de I'intervention de protection des enfants et de I'intervention
judiciaire. La vie de milliers d’enfants risque ainsi d’étre mise en danger. »

En Allemagne, le journal féministe EMMA a signalé le fait - lors de la journée du droit de la famille de 2001 —
que «le syndrome d’aliénation parentale « cette soi-disant théorie » était non scientifique, car elle ne repose pas
sur «une observation systématique » mais sur « un agrégation de cas ou 'imputation de faute était effectuée de
facon monocausale ». » En France, les journalistes Laurence Beneux, France Berlioz et Serge Garde ont écrit :
«Plus grave encore, certains « experts » en vogue - tel le Canadien Hubert Van Gijseghem -, vont méme jusqu’a
affirmer qu’en cas d’inceste «les effets d’un dévoilement (basé sur la réalité ou sur la fiction), d’une investigation
et d’une judiciarisation, sont aussi dommageables que 1’abus sexuel lui-méme. » Bref, il serait préférable de ne
pas porter plainte. » Le Collectif féministe contre le viol, dans une interview publiée dans Alternative Santé, a
déclaré :

«L’idée de la multiplication des fausses allégations repose sur la subjectivité des personnes et la parole de
certains magistrats. Un psychothérapeute d’origine belge, Hubert Van Gijseghem a largement participé a la
propagation de cette idée lors de sessions de formation organisées en France ces derniéres années pour les
professionnels de la maltraitance. »

La sociologue féministe Christine Delphy écrivait — dans Le Monde Diplomatique de mai 2004 — a propos des
lobbies mas-culinistes :

«Le plus souvent, ces groupes de pression agissent de facon souterraine, en formant des « experts» qui
témoigneront devant les tribunaux, en écrivant des livres de « psychologie » ou les avocats des hommes violents
et des péres incestueux, ainsi que les auteurs d’ouvrages « baquelachiens », puisent leurs arguments. »

Puis,

* IIs argumentent volontiers sur de « fausses allégations » des enfants ou encore sur le « syndrome des faux
souvenirs ». Autant d’expressions popularisées dans les tribunaux et les écoles de magistrature par les « experts »
Hubert Van Gijseghem et Paul Bensoussan, notamment. »

La pédopsychiatre belge Catherine Marneffe, quant a elle, s’est inquiétée du fait que Van Gijseghem s’appuyait
sur des écrits de « pédophiles notoires »...

Outre les théses avancées, il est en effet particulierement inquiétant de constater qu’un tel personnage puisse
former des professionnels de 'enfance et ce malgré le fait que Van Gijseghem - qui s’appuie sur leurs travaux —
semble considérer les théories pro-pédocriminelles des psychologues et experts judiciaires américains Richard
Gardner et Ralph Underwager comme exprimant « une approche humaniste de la pédophilie » — comme il a
affirmé lors d’une conférence a Lyon. Gardner, I'inventeur du syndrome d’aliénation parentale, considére par
exemple :

75



«Il est ici pertinent pour ma théorie que la pédophilie sert des buts procréateurs. Evidemment, la pédophilie
ne sert pas ce but de facon immédiate puisque les enfants ne peuvent tomber enceintes ni rendre d’autres
enceintes. L’enfant attiré dans des interactions sexuelles dés ’enfance est susceptible de devenir hautement
sexualisé et de rechercher activement des expériences sexuelles durant les années précédant la puberté. Un tel
enfant « chargé a bloc» est susceptible de devenir plus actif au plan sexuel apres la puberté et donc susceptible
de transmettre rapidement ses génes a sa progéniture. [...] L’idéal est donc, du point de vue de 'ADN, que
I'enfant soit sexuellement actif trés tot, qu’il ait une enfance hautement sexualisée avant d’entamer sa puberté. »

Underwager affirme quant a lui :

«Les pédophiles dépensent beaucoup de temps et d’énergie a défendre leur choix. Je ne pense pas qu'un
pédophile ait a faire cela. Les pédophiles peuvent affirmer fierement et courageusement leur choix. Us peuvent
dire que leur volonté est de trouver la meilleure facon d’aimer. Je suis également théologien, et en tant que
théologien, je crois que c’est la volonté de Dieu qu’il existe de la proximité et de 'intimité, de 'unité de la chair
entre les gens. Un pédophile peut dire : cette proximité est une possibilité pour moi parmi les choix que j’ai faits.
Les pédophiles sont trop sur la défensive. »

Il n’est donc pas surprenant de voir que Van Gijseghem semble étre trés apprécié par le MEDEF des rapports
hommes-femmes—ces associations réactionnaires de péres divorcés qui luttent pour maintenir leur droit de
propriété sur les enfants et les femmes — pour lequel il intervient et qui le citent souvent dans leurs bibliographies
et sur leurs sites internet. Dans une récente interview en Belgique, Van Gijseghem a exprimé un peu plus
explicitement que d’habitude ses partis pris idéologiques.

Parti pris de parent, tout d’abord, puisqu’il semble craindre qu’en écoutant et en respectant les décisions des
enfants qui ne veulent plus voir un parent, on renonce a son pouvoir sur les enfants :

«Un meurtre parental [sic] veut également dire la destruction de la distance entre les générations, c’est-a-dire
parents et enfants. L’enfant n’est plus un enfant. Et ce que nous voyons chez les victimes d’aliénation parentale,
c’est que enfant — une fois devenu adolescent — prend le pouvoir, non seulement sur le parent assassiné
[sic] mais également sur le parent aimé... Car on a toujours respecté son choix, on lui a donné raison, on
n’est pas intervenu... Donc 'enfant a, pas seulement de facon virtuelle mais également de toutes les fagons...
pris le pouvoir. Et cela aura des conséquences sur la fagon dont il grandira, dont il deviendra adulte. Il aura
probablement du mal avec l'autorité, et souvent avec la loi. »

Parti pris de pére, ensuite. Selon Van Gijseghem, depuis les années soixante-dix I'intérét de 'enfant primerait
en matiére de droit de garde. « Les hommes étaient, en tout cas ils le pensaient, d’aussi bons fournisseurs de
soins que les femmes. La justice les a suivis, car rapidement dans les années soixante-dix, la justice a dit :
«QOui, nous pouvons entendre cela qu'un homme est aussi un bon maternant, un bon gardien » et 1a, les experts
sont intervenus, et les experts devaient répondre aux questions formulées par la justice « Qui est le parent
psychologique ? », « Qui était jusque-la le meilleur gardien? »... Et de plus en plus on est arrivé au constat que le
pére était le meilleur gardien [sic], donc, voila, le meilleur intérét de 'enfant. »

Parti pris d’homme, également, car il poursuit : « Assez étonnamment, méme si c’est le féminisme qui a
revendiqué cet égalitarisme, c’est également le féminisme qui n’a rien voulu en savoir, que cet égalitarisme soit
appliqué au droit de garde [sic] ». Puis,

«C’est clairement lié au nombre de divorces, d’abord, mais également au fort succés que le féminisme a eu
sur d’autres domaines, par exemple lorsque le féminisme a commencé a dénoncer la violence conjugale elles
ont rencontré un fort succes sur le plan judiciaire — et c’est une bonne chose - et, c’est également vrai que
tout le phénomene d’aliénation parentale est en effet lié & «la bataille des sexes » [sic]. (...] C’est un paradoxe
incompréhensible : lorsque I’homme était assis dans la taverne et le café et ne s’occupait pas des enfants, alors
les femmes hurlaient et disaient « ces hommes ne se préoccupent pas de I’éducation des enfants * et maintenant
que les hommes veulent s’en occuper activement, maintenant les femmes sont blessées, ne sont pas d’accord et
elles trouvent que les hommes ne sont pas qualifiés, ne sont pas aptes pour tenir ce role. »

Parti pris d’expert, ensuite, puisque Van Gijseghem fournit réguliérement des expertises judiciaires — entre
autre concernant des hommes accusés de violences sexuelles — et que de ce point de vue il considére nécessaire

que l'aliénation parentale - telle qu’il I’a repris de Gardner — soit reconnue comme un syndrome psychiatrique
officiel.

76



«L’aliénation parentale n’a pas encore d’existence officielle car elle n’a pas encore été intégrée dans nos
classifications officielles. Elle doit étre reconnue, elle doit étre nommée pour que les juges puissent en tenir
compte. Car une fois qu’elle aura une existence scientifique officielle, elle devient un fait. Les juges, je le répéte,
ont besoin de faits. »

Finalement, Van Gijseghem adhere sans surprise — mais non sans opportunisme — a I'idéologie de la loi
«naturelle ».

«La parentalité biologique reste importante car elle est une des racines de I'identité. [...] Et bien, oui, si le
parent biologique est correct, c’est-a-dire si c’est un bon parent, alors c’est une loi naturelle qu’un enfant doit
avoir des contacts avec ce parent biologique. Bien sir, si le parent biologique ne veut pas, et bien, a I'impossible
personne n’est tenu -comme on dit quelque fois - si le parent biologique ne veut pas [...], alors c’est peut-étre
mieux que '’enfant reste loin ou éloigné du parent biologique. »

Loin de la neutralité idéologique dont Van Gijseghem se revendiquait récemment dans un journal suisse —
suite aux questions formulées par le député socialiste Arigoni — affirmant « je suis un scientifique, un studioso,
lui un politique. Nous vivons simplement dans deux mondes différents », on constate en effet que nous avons 1a
affaire a un investissement idéologiquement situé : complaisance envers des écrits propédocriminels, théses
hautement problématiques du point de vue des enfants victimes de violences sexuelles, agenda scientifique
influencé par des pratiques judiciaires... Les quelques éléments abordés ci-dessus semblent attester du fait que
nous avons la bien affaire a un exemple paradigmatique de la résistance masculiniste face a la lutte pour la
reconnaissance juridique et sociétale des violences faites aux enfants et aux femmes par les hommes.

77



Ca se passe pres de chez vous : des filles
incestueuses aux meres aliénantes

[Comme pour le texte précédent, il s’agissait pour Léo de faire connaitre les dangers du SAP avancé par
Hubert Van Gijseghem, de rendre visible le lobbying masculiniste et de s’y opposer. L’article a été posté via
internet fin février 2006.)

Du 27 février au ler mars 2006, a lieu a Genéve — a l'initiative de 'institut de médecine légale et du parquet
de Genéve et avec le soutien de la Société suisse de psychologie légale — une formation intitulée : « Evaluation
de la crédibilité du discours des enfants dans le cadre de procédures pénales en matiéres d’abus sexuels ». Cette
formation sera assurée par le Professeur Hubert Van Gijseghem, psychologue belgo-cana-dien, qui représente
selon de nombreux observateurs un des courants les plus réactionnaires sur la question des violences faites aux
enfants.

Le 21 octobre 2004, ce méme psychologue avait déja assuré a Paris une «formation» sur un outil socio-
judiciaire largement contesté par des acteurs de la lutte contre la pédocriminalité et les violences faites aux
femmes : le « Syndrome d’Aliénation Parentale » (SAP). Afin de ne pas répéter les analyses développées au sujet
de cet outil socio-judiciaire, je me permets de vous renvoyer au texte « Humanisme, pédocriminalité et résistance
masculiniste ».

Je rappellerai brievement que cet outil peut étre considéré comme une arme extrémement efficace contre la
parole des enfants et des femmes qui dénoncent des abus sexuels dans un contexte de séparation parentale; la
promotion du SAP est souvent 'ceuvre d’associations de péres séparés et de leurs nouvelles conjointes ainsi que
de certains courants du secteur socio-éducatif, incarné en France et en Belgique par la Revue d’action juridique et
sociale - Journal du droit des jeunes.

Selon Pierre Lassus, psychanalyste et directeur général de I'Union francaise pour le sauvetage des enfants, «les
considérations [de H. Van Gijseghem] mettent gravement en cause les acquis récents, fragiles et précaires, en
matiére de prévention des abus sexuels et du soin des enfants victimes. » Dans un article intitulé « Le Faurisson
de la maltraitance ? », Pierre Sabourin, psychiatre, psychanalyste, thérapeute familial et cofondateur du Centre
des Buttes Chaumont, écrit : « C’est encore une fois du négationnisme en acte dont le procédé habituel, la
méthode Faurisson, tente de prouver la réalité d’un postulat (aussi fou soit-il) par tous les amalgames et toutes les
confusions possibles, ot peuvent se rejoindre allegrement des intellos aux sensibilités inverses, extréme-droite
et ultra-gauche, mais avec des pratiques comparables de propagandisme acharné. »

Catherine Marneffe, médecin pédopsychiatre, thérapeute d’enfants et de la famille, fondatrice et ex-directrice
du centre SOS-Enfants de la Vrije Universiteit de Bruxelles, précise : « Le Professeur Van Gijseghem est en
permanence dans la confusion entre 'aveu et le dévoilement de 'abus, ’'aveu étant un terme qu’on attribue
habituellement aux coupables, donc plutdt aux abuseurs. En disant « qu’il est capital de permettre a la victime,
apres le dévoilement, de se taire », il mélange le silence a respecter sur 'acte sexuel en tant que tel et le
silence, provoqué par I'impossibilité de mettre en mots tant de sentiments contradictoires suscités par ’abus et
son contexte et qu’il faut essayer de briser. » Plus récemment, Philippe D. Jaffé, Professeur de psychologie a
I'université de Geneve et président de la Société Suisse de Psychologie légale (SSPL), déclare au sujet d’une des
références idéologiques principales de H. Van Gijseghem :

«La premiére raison [a la base de la controverse) tient au personnage méme de Richard Gardner. Méme si, par
hypotheése, le SAP était la découverte du siecle, son auteur est tellement particulier qu’il est impossible d’éviter
sa pertinence sans tenir compte du messager dont certaines théories sont fort discutables. La deuxieéme raison a
la base de la controverse est également liée au personnage de Gardner et a certaines de ses affirmations, mais elle
est également liée a des considérations sociologiques. En effet, le SAP tel qu’il a été initialement conceptualisé

78



par Gardner était un syndrome qui touchait avant tout les femmes comme parents aliénants. Le SAP pourrait
étre considéré comme 'un des contrecoups de certains mouvements d’hommes. »

Puis, «’aliénation parentale est un concept qui est souvent récupéré par des avocats et/ou des parents peu
scrupuleux et méme brandi par plusieurs milieux associatifs actifs dans 1. promotion des droits du pére. »

Pourtant, c’est aujourd’hui ce méme Philippe D. Jaffé qui appuie en tant que président de la SSPL cette
formation animée par Van Gijseghem, et qui déclarait le 5 décembre 2005 au quotidien suisse 24 heures Région
La Céte :

«Oui. Lors de séparations douloureuses, 90 % des accusations de sévices sexuels sont abusives. Il s’agit d’un
syndrome connu, celui de I'aliénation parentale. Il y a lavage du cerveau de I'enfant par le parent — parfois de
bonne foi — qui veut se venger de son conjoint. Et cela biaise tout. »

Subite conversion a la « découverte du siecle » pour une psychologue qui écrivait encore il y a quelque temps :
«le syndrome d’aliénation parentale n’est pas un syndrome et doit étre manié avec beaucoup de précautions. »
Cette conversion nous en dit beaucoup sur le pouvoir d’attraction qu’exerce ce courant idéologique mais
également sur les groupes de pression a I'ceuvre. Ainsi, en France une association promouvant le SAP a
récemment vu le jour et travaille en étroite collaboration avec le Ministére de la Justice et des associations de
péres séparés, notamment a travers des groupes de travail sur les « fausses allégations d’abus sexuel ». I est
remarquable que parmi ses membres fondateurs, on trouve une représentante de 'extréme / nouvelle droite
paienne puisque c’est également un adepte des courants celtisants qui a violemment mené campagne contre le
psychothérapeute Bernard Lem-pert, membre de I’Association pour La Formation a la Protection de I’Enfance,
devenue Droit et Soin, qui s’oppose depuis des années a ce courant réactionnaire. Plus précisément, cet adepte
d’extréme droite était un ancien membre du Front national, puis membre du mouvement Troisiéme Voie (extréme
droite radicale), et porte-parole d’un groupuscule autonomiste breton. Dans les deux cas des accusations de
violences sur enfants ont été formulées.

Selon certains observateurs, le Professeur H. Van Gijseghem aurait connu une conversion similaire a celle
de Philippe D. Jaffé, et ce a travers la rencontre d’un pasteur et psychologue américain, Ralph Underwager,
inventeur du « Syndrome des faux souvenirs » (qui s’attaque surtout a la parole de femmes adultes se remémorant
des abus sexuels subis pendant leur enfance). Underwager a été accusé de violences sexuelles par sa propre fille
et défendait publiquement des théses pro-pédo-criminelles, appelant les « pédophiles » a « affirmer fierement
et courageusement leur choix ». Van Gijseghem semble avoir rencontré ce pasteur-psychologue au début des
années quatre-vingt-dix, lors d’un proces ou les deux exergaient leur « autre » métier, ou devrait-on peut-étre
dire, étaient prestataires de service en tant que psychologue-expert. Si Van Gijseghem avait initialement conseillé
le maintien du lien avec le pére, il a completement changé d’avis en prévenant la justice que la fille était en
grave danger chez le pére. Il s’approchait ainsi de 'expertise délivrée par Ralph Underwager qui niait 'existence
de violences sexuelles contre la fille — allant ainsi a encontre de la parole de la fille qui disait avoir été victime
de violences sexuelles du coté de sa mére. Van Gijseghem a effectué ce revirement sans effectuer de nouvelles
expertises de la fille ou du pere.

Cecin’est pas la seule particularité « méthodologique » des expertises psychologiques effectuées par ce dernier.
Dans un proces de 1993, un homme accusé d’avoir sexuellement agressé une fille de dix ans (attouchements
et tentative de viol) avait été expertisé par Van Gijseghem : celui-ci lui avait donné quatre tests évidemment
« scientifiques et objectifs, donc non projectifs » pour que celui-ci les remplisse... tranquillement chez lui. Lors
du proces, Van Gijseghem avait déclaré : «Il n’est pas trés probable que M. S. ait posé les gestes qui lui sont
imputés. [...] Mon flair clinique ne m’a pas fait voir de danger. » Ni son «flair » clinique, ni ses tests « objectifs »
sem-blent trés opérationnels, puisque ’homme accusé se révélera plus tard étre récidiviste (En 1979, il avait
été condamné a six mois de prison pour le viol d’une fille de quinze ans et il avait reconnu un autre viol aux
Pays-Bas). Cet homme, M. S., reconnaitra plus tard non seulement ’agression sexuelle contre cette fille de dix ans,
mais également deux autres viols. Il sera condamné a un an de prison ferme. Dans un autre dossier d’agressions
sexuelles, Van Gijseghem applique sa fameuse analyse du Syndrome de Rosenthal — version psychologique
de la self fulfilling prophecy — déclare constater de nombreuses contaminations de la parole des enfants, et
diagnostique la non-fiabilité des accusations d’attouchements et d’agressions sexuelles émises par dix-sept filles
a Pencontre d’un enseignant. Grave erreur professionnelle, puisqu’au Canada ’expert psychologue n’est pas

79



supposé s’exprimer sur la crédibilité ou fiabilité de la parole de 'enfant (contrairement a la situation dans des
pays européens). La justice canadienne confirmera jusqu’a la Cour Supréme l’erreur professionnelle commise
par Van Gijseghem : «le juge du proces ne s’est ni mépris sur I'objectif de 'expertise ni n’a abusé de sa discrétion
en disposant du témoignage de ’expert. » L’enseignant sera condamné pour dix-sept chefs d’inculpation, les
filles agressées avaient entre dix et treize ans a I’époque des faits.

Un dernier dossier permet d’aborder également I'attitude de Van Gijseghem vis-a-vis de ses pairs et le mépris
exprimé envers celles, méres ou médecins, qui ne partagent pas son avis. De nouveau Van Gijseghem intervient
en tant que psychologue-expert « pour vérifier les allégations d’abus sexuel et déterminer les droits d’acces que
le parent non-gardien [ici, le pére] doit avoir ». Le pére est accusé d’avoir violé pendant un droit de visite son
fils 4gé alors de trois ans. Le jugement dit :

«Le docteur [Van Gijseghem) soutient qu’il n’est pas approprié de croire les propos rapportes par 'enfant
car celui-ci est incapable de décrire en détail ce qui s’est réellement passé [sic! ], soit les faits survenus lors
de la commission de I’acte reproché. De toute facon, ajoute-t-il, il est généralement impossible d’infirmer ou
confirmer des allégations d abus sexuel [sic!]. 11 suggére & Madame de consulter un psychologue car il est a
craindre que sa conviction que 'enfant est abusé ne I’ameéne a porter d’autres accusations. [...] Il maintient que
Madame a tout inventé. »

Rappelons que le garcon a été sodomisé a plusieurs reprises par son pere et que la médecin qui I’a examiné
a constaté : «deux fissures a 'anus [...], Pouverture anormale de l'anus [...], I'enfant a perdu le réflexe de
constriction [...], la muqueuse de I’anus est aplatie. » Van Gijseghem oppose au rapport de cet examen physique
«qu’il ne faut pas accorder beaucoup de poids a celui-ci car, dit-il, elle [la médecin] voit des cas d’abus dans
la majorité de ces dossiers [puis] il affirme que 'enfant a pu s’autostimuler ou s’automutiler ». Lors d’une
conférence a Lyon il y a quelques années, Van Gijseghem avait fait rire un auditoire entier de psychologues,
travailleurs sociaux et magistrats en déclarant qu'un de ses collégues britanniques diagnostiquait I’agression
sexuelle chaque fois qu’il constatait une constipation chez un enfant. Ce sera également la ligne de défense du
pere accusé dans ce dossier... la constipation. Au vu de ces faits, la cour décidera de prononcer «la déchéance
totale de l’autorité parentale envers 'enfant B. du pére G. T. [et méme] ordonne au Directeur de I’état civil de
modifier l'extrait de naissance de ’enfant » pour que celui-ci n’ait plus a porter le nom de cet homme. On peut
facilement imaginer

quelle aurait pu étre la décision de justice si la médecin n’avait pas pu constater a temps les 1ésions anales
et qu’elle avait dii se prononcer a partir des seules paroles de 'enfant : « papa bobo aux fesses avec un baton
mauve ».

Peut-étre Van Gijseghem met-il la en pratique I’adage de son pasteur-psychologue-maitre a penser, Ralph
Underwa-ger : «Il est plus préférable quun millier d’enfants dans des situations d’abus ne soient pas découverts
qu’une personne innocente soit condamnée par erreur ». Mais Van Gijseghem semble, en plus de ses « métho-
dologies », également avoir des convictions particuliéres : selon lui, « certaines filles mettent des objets dans
leur vagin ou vulve et se blessent, et ceci n’est pas quelque chose de rare chez les filles » ; « rien ne distingue les
enfants qui ont révélé le secret de ceux qui se sont tus » ; «si [I’enfant] ressent le besoin d’avouer, il le fera». De
nombreux observateurs ont relevé dans ses écrits ce type de particularités et bien d’autres, mais peu se sont
attardés sur un des ses anciens articles, lorque Van Gijseghem avait trente cinq ans, intitulé « L’inceste pére-fille ».
En le lisant, la conversion un-derwagerienne et gardnerienne prend en effet sens. Van Gijseghem s’intéressait a
I'époque aux filles délinquantes, et c’est dans le cadre de ces études qu’il s’est intéressé aux « filles incestueuses ».
Je me contenterai de reprendre plusieurs phrases, dans la mesure ou les mots utilisés sont particuliérement
révélateurs de I'idéologie réactionnaire déja adoptée a I’époque.

«D’apreés un échantillon représentatif de cent quatre vingt six filles, pris dans les institutions pour jeunes filles
délinquantes canadiennes-francaises. nous trouvons cinquante deux filles qui ont eu des contacts incestueux
avec le pére (naturel ou adoptif). Cela signifie donc que 28 % des filles délinquantes ont connu leur pére en tant
qu’objet sexuel. »

« A l'intérieur de cette population, nous avons retrouvé cinquante deux filles ayant été impliquées dans des
agissements incestueux avec le pére naturel ou avec le pére adoptif. »

80



«Parmi les cinquante deux filles, il y en a vingt deux dont les relations incestueuses avec le pére naturel
ont débuté avant la puberté, ces relations ayant duré, de facon continue ou intermittente, pendant une période
prolongée allant parfois jusqu’a plusieurs années. »

«Les prépubeéres ne résistent habituellement pas aux avances du pére, ce qui aboutit en une relation durable.
L’inceste peut parfois prendre fin avec ’avénement de la puberté, et cela, a 'instigation d’un des deux partenaires;
parfois encore, I'inceste peut se continuer pour une durée indéterminée. »

«Le groupe consiste en vingt deux filles qui ont commencé des relations incestueuses avec le pére a un age
qu’on peut appeler « prépubertaire » lequel peut varier entre deux et douze ans. »

«1Il est vrai que pour 'observateur ces filles sont les « victimes » de I'inceste, mais trés souvent, si, au départ,
elles ne séduisent pas déja le pere, par la suite, elles le manipulent a leur aise. L’inceste devient pour elles un
moyen puissant pour exploiter le pére, faire du chantage, s’assurer argent ou faveurs, et, éventuellement, obtenir
son incarcération. »

«Le taux d’homosexualité pourrait étre aussi expliqué par I’hypothése que les incestueuses auraient eu un
développement psychosexuel plus primitif et seraient, de ce fait, sexuellement, plus indifférenciées. »

«Plus généralement, I'inceste semble étre un événement marquant dans la vie de la fille qui, dans la presque
majorité des cas, laisse des blessures psychiques irréversibles. »

La formation dont bénéficieront les magistrats, psychologues et autres professionnels genevois pourrait bien
contribuer a maintenir de nombreux enfants dans des situations de violence, a criminaliser de nombreuses femmes
«aliénantes » et a exonérer de nombreux hommes agresseurs sexuels. Peut-étre est-ce la une des conséquences
concretes de Paffaire d’Ou-treau, qui a déja permis d’assister a la montée en puissance médiatique et étatique de
ce courant réactionnaire converti a I'idéologie des « fausses allégations », du « syndrome d’aliénation parentale »,
du «syndrome des faux souvenirs », du « syndrome de Rosenthal »... Comme I’annonce la journaliste suisse
Pascale Zimmerman :

«Alors que laffaire d’Outreau se termine en terrible fiasco et pose le probléme de la crédibilité des déclarations
d’enfants [sic!] devant les tribunaux, une formation destinée aux psychologues démarre en Suisse. Les premiers
cours ont démarré ce week-end a Sion. Entretien avec un des principaux concepteurs du projet, Philip Jaffé,
professeur de psychologie a I'université de Geneve, ainsi qu’a I'Institut de criminologie et de droit pénal de
Lausanne. »

Un certain « flair » me dit que le futur est loin d’étre rassurant, en tous cas pour certaines.

Concluons avec Gérard Lopez, psychiatre, directeur médical du centre de psychothérapie de linstitut de
victimologie a Paris, enseignant & I'université Paris XIII dans le département de médecine légale :

«L’analyse des stratégies perverses, I’évaluation des forces et des faiblesses en présence sont une entreprise
difficile et périlleuse. Il faut toujours déployer des efforts considérables pour vaincre ses propres résistances
et celles des autres, confrontées a la «violence impensable ». Toutes les victimes d’emprise se heurtent a
I'incompréhension qu’elles rencontrent de la part de leur entourage et dans tous les contacts avec les institutions.
Ces aléas les rendent doublement victimes. Les enfants massacrés n’espérent aucune aide extérieure. Ils savent
que les adultes se taisent souvent, méme lorsqu’ils se présentent couverts de blessures a ’école. Des milliers de
témoignages d’adultes le confirment : le déni a la peau dure ».

81



Liste des traductions réalisées par Léo

Pour des sites web :

« Harne L. et Hester M. (1999) : «Paternity, children and violence » tiré de Engendering social policy édité par
Open University press sous la direction de Doyal L. et Watson S. et mis en ligne sur le site Sisyphe.

« Dallam Stephanie J. (1998) : « Dr. Richard Gardner : a review of his stories and Opinions on Atypical Sexuality,
Pedophilia, and Treatment Issues » a été publié dans Treating Abuse Today de janvier-février 1998 (Volume 8, no
1). L’adaptation francaise a été faite avec Martin Dufresne et Héléne Palma et mise en ligne sur le site sisyphe
sous le titre : « Examen critique des théories et opinions du Dr Richard Gardner en matiére de sexualité atypique,
de pédophilie et de traitement ».

Pour 'ouvrage Au-dela du personnel : « Murray Annie S. (1995) : « Forsaking all others : a bifeminist discussion
of compulsory monogamy » tiré de Bisexual Politics. Theories, Queries and Visions (sous la direction de Nao-mie
Tucker, éd. The Haworth Press). Traduit avec Karin Vandenhaute et publié sous le titre : « Renoncer a toutes les
autres : une discussion biféministe de la monogamie obligatoire ». « Bower Tamara (1995) : « Bisexual women,
feminist politics » tiré de Bisexual Politics. Theories, Queries and Visions (sous la direction de Naomie Tucker, éd.
The Haworth Press). Tra-duit avec Karin Vandenhaute et publié sous le titre : « Femmes bisexuelles, politique
féministe ». « Reinboud Weia (1998). Contribution recue suite a ’appel a contribution et publiée sous le titre :
« @-sexualité ». Traduit avec Karin Vandenhaute. « Major Stanfield (1998). Contribution recue et publiée sous le
titre : « Qu’y a-t-il donc de si drole au sujet de « Paix, Amour et Polyamour » ? ». Traduit avec Karin Vandenhaute.
« Nijboer Simone (1998). Contribution recue et publiée sous le titre : « Une lettre sur ’amour libre ». Traduit
avec Karin Vandenhaute. « Wiersma Rymke (1998). Contribution recue et publiée sous le titre : «Lettre sur
l’amour libre ». Traduit avec Karin Van denhaute. « Matthesen Elise (1995). Contribution tirée de Loving More.
New Paradigm Relationships, n° 3 (Vol. 1), et publiée sous le titre : « Comment foutre en l'air une relation ».
Traduit avec Karin Vandenhaute. « Davis Katherine (1987) : « What we fear, we try to contain » tiré du recueil
Coming To Power, Writings and graphies on lesbian S/M. Samois (éd. Alyson Publications). Publiée sous le titre :
«Ce que nous craignons, nous essayons de le maitriser ». Traduit avec Karin Vandenhaute.

Pour des brochures :

« Lorenzo Kom’boa Ervin (1994) : entretien publié dans la revue américaine The Blast. La traduction a été faite
avec Corinne Monnet et publiée en francais sous le titre : « La révolution noire dans les années 90 » . La brochure
auto-éditée et photocopiée a été réalisée en 1999 avec Corinne, Samuel et Violaine. « Comité Mahila Samanwaya
(1997) : « Manifeste des travailleuses du sexe de Calcutta », titre original : « Sex Workers” Manifesto ». Publié
en 2000 par le dragon lune, éditions Cabiria. « Wilson Trish (1998) : article mis en ligne sur le site sisyphe et
reproduit dans le dossier de 'association Meéres en lutte sous le titre : « Les femmes et les enfants mentent-elles
a propos des sévices infligés au sein de la famille ? Beaucoup moins souvent que ce que le lobby masculiniste
aimerait faire croire ». Traduit avec Martin Dufresne.

Pour des revues :

« Kércher K. (1991) : « Tiere, Tod und Totung ». Il s’agit de la traduction d’un des chapitres du mémoire de
philosophie de ’auteure, soutenu a 'université de Hambourg sous le titre : Auf der Suche nach der Bedeutung
des Tieres in der Ethik (« A la recherche de la signification de I’animal dans I’éthique »). L’article a été publié
dans Les Cahiers Antispécistes n°9 (janvier 1994) sous le titre : « Les animaux, la mort et 'acte de tuer ». « Cooke
Miriam (2000) : « Multiple Critique : Islamic Feminist Rhetorical Strategies », tiré de Nepantla : Views from South
(Volume 1, n° 1, éd. Duke University Press). Publié dans L’Homme et la société, n°158 ( 2005/4) sous le titre :
« Critique multiple : Les stratégies rhétoriques féministes islamiques ». « Mac Mahon Anthony (1993) « Male
Readings of Feminist Theory : The Psychologization of Sexual Politics in the Masculinity Literature », paru dans
Theory and Society, n° 5 (vol. 22 ) et remanié-actualisé pour la traduction. L’article a été publié dans L’Homme et

82



la société, n°158 ( 2005/4) sous le titre : « Lectures masculines de la théorie féministe : la psychologi-sation des
rapports de genre dans la littérature sur la masculinité ».

Pour des livres :

« Nakano Glenn Evelyn (1992) : « From servitude to service work : Historical continuities in the racial division
of paid reproductive labor » publié dans la revue féministe Signs n°l (vol. 18). L’article a été publié dans 'ouvrage
Sexe, race, classe - pour une épistémologie de la domination sous la direction d’Elsa Dorlin (éd. PUF, coll. Actuel
Marx, 2009) avec pour titre : « De la servitude au travail de service : les continuités historiques de la division
raciale du travail reproductif payé ». Elsa Dorlin commence son introduction par une dédicace : « a la mémoire
de 1éo thiers vidal ».

83



84



Le diable en personne « Carnaval du blasphéme « Lyon, 8 décembre 1995

85



Bibliotheque Anarchiste

Anti-copyright

Léo Thiers-Vidal
Rupture Anarchiste Et Trahison Pro-Feministe
écris et echange de Léo Thiers-Vidal
16/02/2013

fr.theanarchistlibrary.org



	PrÃ©sentation
	PrÃ©face de Mademoiselle
	Une tasse de thÃ© avec LÃ©o
	Â« Pour la premiÃ¨re fois dans ma vie, je commence petit Ã€ petit Ã€ ressentir ce Ã€ quoi peut ressembler le vÃ©cu de nombreuses femmes Â»
	La rupture anarchiste
	Anarchisme, FÃ©minisme et la transformation du personnel
	PsychothÃ©rapie
	LÂ’Ã©galitÃ© bisexuelle
	Relations libres
	Les groupes hommes
	Initiatives mixtes

	Anarchie ou patriarchie
	De lÂ’indignation des mecs anarsÂ… en gÃ©nÃ©ral
	Liberalisme libertaire et anarchafÃ©minisme : quelques Ã©lements de rÃ©flexion
	De la mÃ¢lerie Ã€ la Gryffe

	La trahison profÃ©ministe
	De la masculinitÃ© Ã€ lÂ’anti-masculisme : penser les rapport sociaux de sexe Ã€ partir dÂ’une position sociale oppressive
	Suite Ã€ la dicussion Â« Tabous intÃ©riorisÃ©s face aux fÃ©ministes Â»
	Pour un regard fÃ©ministe matÃ©rialiste sur le queer. Echanges entre une fÃ©ministe radicale et un homme anti-masculiniste
	Le masculinisme de Â« La domination masculine Â» de Bourdieu
	CulpabilitÃ© personnelle et responsabilitÃ© collective : le meurtre de Marie Trintignant par Bertrand Cantat comme aboutissement dÂ’un processus collectif

	Annexe
	La fin dÂ’un tabou Ã€ lÂ’universitÃ©
	Humaniste, pÃ©docriminalitÃ© et rÃ©sistance masculiniste
	Ã⁄a se passe prÃ¨s de chez vous : des filles incestueuses aux mÃ¨res aliÃ©nantes
	Liste des traductions rÃ©alisÃ©es par LÃ©o


